
 

36                                              

PENDEKATAN EKOLOGI DALAM STUDI ISLAM 
 
 

Oleh  
As’ad Taufiqurrahman1, Mawaddatul Ulfa2 

 
1Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta 

Email : asadtaufiquii@gmail.com1,  mawaddatul23@gmail.com 2 

 

 

 

Abstrak:Konflik pertambangan di Indonesia terus mengalami peningkatan, aktivitas 

produksi komoditas di sektor pertambangan menggunakan mesin ekstraktif semakin 

masif, tingginya produksi menyebabkan terjadinya eksploitasi alam secara besar-besaran 

sehingga konflik pertambangan di Indonesia semakin meningkat. konflik yang terjadi 

pada periode 2014 hingga 2019 tercatat sebanyak 71 konflik, maka jika dijumlahkan 

dengan konflik pertambangan pada tahun 2020 sebanyak 45 konflik, maka total terdapat 

116 konflik pertambangan yang terjadi sepanjang tahun 2014 hingga 2020. Jika dirinci 

pada tahun 2020 dari 45 kasus, konflik terbanyak 22 kasus terjadi perusakan lingkungan, 

13 kasus perampasan lahan, 8 kasus kriminalisasi warga penolak tambang, 2 kasus 

pemutusan hubungan kerja. Masalah ini membutuhkan respon yang serius dari seluruh 

elemen masyarakat termasuk tokoh-tokoh agama. Untuk menyorot permasalahan ini 

kajian Islam secara normatif tidak cukup memadai, sehingga perlu dilakukan kajian 

secara multiperspektif, holistik. Pendekatan ekologi dalam studi Islam akan menjadi pisau 

analisis dalam menganalisis konflik pertambangan di Indonesia.  

 

Kata kunci: Konflik Pertambangan, Ekologi, Studi Islam 

 

 
 

mailto:asadtaufiquii@gmail.com
mailto:mawaddatul23@gmail.com


37                                              

PENDAHULUAN  

Studi Islam sebagai disiplin ilmu 

mengalami fase-fase perkembangan yang 

cukup signifikan dalam berbagai disiplin ilmu 

pengetahuan. Islam dalam berjalannya roda 

kehidupan mengalami proses dialektika yang 

meliputi idealitas dan realita, mencakup 

dimensi kredo berupa tauhid serta 

pengimplementasian ke dalam sistem 

sosiokultural keislaman berupa praxis.1 Aspek 

idealitas Islam dapat dikatakan dengan istilah 

Islam nornatif atau islam formal, secara 

transedental tertuang dalam teks-teks Islam 

pada lapisan dasar. Sementara praxis, 

cakupannya mengenai berbagai ragam dimensi 

kesejahteraan umat Islam yang disesuaikan 

dengan keragaman faktor eksternal dari ruang 

lingkup itu sendiri (akulturatif) bersifat 

subyektif.  Islam tidak hanya sekedar petunjuk 

formal tentang cara individu memaknai sebuah 

kehidupan. Mendalami islam tentu tidak lagi 

dengan satu aspek. Perlu juga melakukan 

pendekatan dalam wilayah teologi mengingat 

kasus-kasus lingkungan semakin marak terjadi, 

sehingga Islam dapat hadir sebagai agama yang 

memberikan sumbangsih melawan kerusakan 

di bumi.2 

Periode 2020, JATAM mencatat 

konflik pertambangan sejumlah 45 konflik 

yang terjadi. Jika dibandingkan konflik yang 

terjadi pada tahun 2019 yang tercatat sebanyak 

11 konflik pertambangan, maka saat ini terjadi 

peningkatan konflik nyaris sebanyak 5 kali 

lipat. Tentu peningkatan yang terjadi tidak 

terlepas dari situasi pandemi COVID-19 yang 

                                                           
1 Bassam Tibi, Islam and The Cultural 

Accomodation of Social Change, (Oxford: 

Westview Press, 1991), p. 69. 
2 Sayyed Hossein Nasr, The Encounter of 

Man and Nature, (California: University of 

California Press, n.d.), p. 16. 

semakin mempersempit ruang gerak warga 

dalam melakukan perlawanan pada korporasi 

yang melakukan eksploitasi alam secara besar-

besaran di sektor pertambangan. Tentu 

keadaan ini sangat menguntungkan perusahaan 

untuk melakukan operasi secara produktif dan 

melakukan eksploitasi secara besar-besaran. 

Apabila ditotal konflik yang terjadi pada 

periode 2014 hingga 2019 tercatat sebanyak 71 

konflik, dan jika dijumlahkan dengan konflik 

pertambangan pada tahun 2020 yaitu sebanyak 

45 konflik maka totalnya terdapat 116 konflik 

pertambangan yang terjadi sepanjang tahun 

2014 hingga 2020. Jika dirinci pada tahun 2020 

dari 45 kasus, konflik terbanyak 22 kasus 

terjadi perusakan lingkungan, 13 kasus 

perampasan lahan, 8 kasus kriminalisasi warga 

penolak tambang, 2 kasus pemutusan 

hubungan kerja.3 

Dalam kasus diatas ulama-ulama di 

Indonesia sangat dibutuhkan untuk 

memberikan sumbangsih perjuangan dalam 

melawan eksploitasi alam dalam cara pandang 

Islam. Menjadi keprihatinan bahwa 

pendekatan studi Islam yang salah satunya 

pendekatan ekologis kurang mendapatkan 

perhatian. Para cendekiawan muslim sibuk 

berputar pada persoalan normatif dan disiplin 

ilmu sosial lainnya seperti sosiologi dalam 

studi Islam. Di era modern manusia mengalami 

permasalahan yang sangat kompleks dan 

beraneka ragam, agama memilik spektrum 

penting dalam memberikan legitimasi hukum 

3 Jatam (Jaringan Advokasi Tambang), 

“Bergerilya Melawan Mesin Ekstraktivisme” 

(Jakarta, 2021), https://www.jatam.org/bergerilya-

melawan-mesin-ekstraktivisme/. 



 As’ad Taufiqurrahman, Mawaddatul Ulfa│ Pendekatan Ekologi dalam Studi Islam 38 

 

dan topangan nilai.4 Itulah sebabnya penelitian 

pendekatan ekologi dalam studi Islam harus 

dieksplorasi kearah universal.  

Dalam studi Islam, kajian ekologi 

tidak terlalu mendapatkan atensi lebih dalam 

eksplorasi pengetahuan. Studi Islam cenderung 

lebih mengarah kepada penyelesaian 

problematika peribadahan semata, sehingga 

konflik ekologi jarang sekali diselesaikan 

menggunakan perspektif Islam. Dalam al-

Qur’an banyak disinggung isu-isu tentang 

konservasi lingkungan, menghormati alam, 

kesatuan alam dan zat ketuhanan, melarang 

segala bentuk kerusakan. Dengan semikian 

seharusnya syari’ah tidak cukup jika dimaknai 

secara statis, tetapi harus dimaknai secara 

dinamis sehingga mampu menjadi pondasi 

umat dalam menyelesaikan persoalan 

keagaramaan dan sosial. Maka dari itu perlu 

adanya pengkajian mendalam pada tema 

pendekatan ekologi dalam studi Islam.  

 

Ekologi Dalam Perspektif Islam 

Menurut Soerjani, Rozi Munir, dan 

Rofiq Ahmad ekologi adalah ilmu tentang 

hubungan timbal balik antara makhluk hidup 

dengan sesamanya dan dengan benda-benda 

mati di sekitarnya.5 Ekologi sering diartikan 

sebagai disiplin ilmu yang membahas tentang 

aktifitas hubungan timbal balik dari seluruh 

komponen yang berada di alam. Hubungan 

kesalingterkaitan memberikan pengaruh satu 

                                                           
4 Abdullah Hakam Syah dkk, “Islam 

Agama Ramah Lingkungan”, (Jakarta: pustaka al-

kautsar, 2003), p. 33. 
5 Moh Soerjani, Rofiq Ahmad, and Rozi 

Munir, Lingkungan: Sumberdaya Alam Dan 

Kependudukan Dalam Pembangunan, Jak (Jakarta: 

Penerbit Universitas Indonesia (UI) Press, 1987), p. 

13. 

sama lain dari tiap-tiap organisme di tiap 

individu maupun populasi. 

Sedangkan dalam Islam, kita bisa 

melihat tujuan hukum Islam yang dirumuskan 

dalam konsep maqashidus syari’ah (maksud 

atau tujuan syariat). Dalam konsep ini syariat 

Islam tidak lain adalah melindungi hal-hal 

yang prinsipil yaitu terumus dalam lima hal 

atau yang biasa dikenal dengan adl-dlaruriyat 

al-khams menurut rumusan imam Syatibi,6 

yakni : memelihara agama (Hifdzud din), 

melindungi jiwa (Hifdzun nafs), melindungi 

akal  (Hifdzul aql) , melindungi keturunan 

(Hifdzun nasl) , melindungi kepemilikan harta 

benda atau properti (Hifdzul mal). Adapun 

maqashidus syari’ah fiqhu al ardli  (fikih 

tanah) adalah bagaimana kemanfaatan tanah 

dapat memberikan mashlahat sebesar-besarnya 

bagi umat dan tidak dinikmati atau dikuasai 

oleh segelintir orang.  Dalam cara pandang 

yang lebih luas bahwa kemaslahatan alam itu 

tampak dari sisi ekologi, sosial, ekonomi, 

identitas atau budaya, dan teologi. Kedudukan 

dan fungsi tanah sangat penting dan tidak 

terlepas dari eksistensi tanah (tanah, air, udara 

dan alam secara keseluruhan) pada dirinya 

dihadapan manusia dan Tuhan. Oleh karena itu 

urgensi alam tidak hanya dipahami dengan 

perspektif antroposentris atau hanya 

kepentingan manusia semata. Tetapi relasi 

alam, manusia, dan tuhan harus dijaga 

eksistensinya.7 

6 Abu Ishaq al-Syatibi, A-Muwafaqat Fi 

Ushul Al-Syari’ah, Juz 1 (Kairo: Dar al-

Taufiqiyyah, 2003), p. 26. 
7 Brahmana Adhie and Hasan Basri Nata 

Manggala, Reformasi Pertanahan Pemberdayaan 

Hak-Hak Atas Tanah Ditinjau Dari Aspek Hukum, 

Sosial, Politik, Ekonomi, Hankam, Teknis, Agama, 

Dan Budaya (Bandung: Bandar Maju, 2002, p. 57). 



39                                              

Alam merupakan ayat-ayat atau 

penanda sekaligus manifestasi ketuhanan di 

muka bumi ini. Jika al-Qur’an disebut sebagai 

ayat-ayat qauliyah maka alam dapat dipahami 

sebagai ayat-ayat qauniyah (kondisi empiris) 

yang ada di alam dunia. Tanah dan kesatuan 

ekologisnya merupakan makhluk yang 

bertasbih kepada sang khaliq. Allah SWT juga 

menjelas di banyak firmannya yang 

menyebutkan “langit yang tujuh, bumi dan 

semua yang ada di dalamnya bertasbih kepada 

Allah”.8 Maka Islam berpandangan, alam tidak 

diposisikan sebagai benda mati atau benda 

ekonomi (capital) yang dapat diperjual belikan 

sebagaimana benda pada umumnya. Jika alam 

dirusak secara fisik maupun sosial dan 

ekologinya, maka kerusakan tersebut akan 

menjadi kerusakan yang terstruktur dan 

melahirkan kerusakan-kerusakan lanjutan 

(konflik, kesenjangan, kemiskinan, dan 

hilangnya keragaman hayati).9 Secara ontologi 

alam bukanlah semata-mata bidang tanah atau 

benda, namun ia adalah lingkungan hidup dan 

menghidupkan. Seperti inilah cara pandang 

Islam terhadap eksistensi alam.  

 

Konflik Pertambangan di Indonesia 

Aktivitas produksi batu bara berbasis 

pertambangan masuk dalam pembabakan 

ekstra poduktif. Indonesia menjadi produsen 

keempat batubara dunia dan menjadi 

pengekspor batubara termal terbesar di dunia 

dengan menyumbang 8% produksi batu bara 

                                                           
8 Al-Qur’an, Terjemahan, Dan Tafsir 

Untuk Wanita, (Bandung: Shaf Jabal Raudlatul 

Jannah, n.d.). 
9 Karl Polanyi, Transformasi Besar Asal-

Usul Politik Dan Ekonomi Zaman Sekarang, 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), p. 222. 
10 Muh Jamil and Teo Reffelsen, “Terus 

Melegitimasi Lubang Kematian: Kertas Kebijakan 

Reklamasi Lubang Tambang Di Indonesia,” 2020. 

dunia. Walaupun pada tahun 2014 mengalami 

penurunan 9,8%, Indonesia tetap menyumbang 

lebih 36% dari jumlah ekspor batubara termal 

dunia. Dengan demikian, Indonesia hadir 

sebagai negara yang berperan besar dalam 

meningkatkan emisi gas rumah kaca dapur 

produksi PLTU.10 Dengan tingginya aktivitas 

produksi batu bara tentunya berdampak pada 

keseimbangan lingkungan hidup dan konflik 

yang berkaitan dengan aktivitas pertambangan.  

Produksi batu baru secara berlebihan 

tanpa mempertimbangkan reklamasi pasca 

tambang tentu berdampak pada kerusakan 

lingkungan hidup. Adapun ancaman bahaya 

sektor pertambangan meliputi, pertama, 

Hungry Coal (daya rusak lahan tambang 

terhadap lahan produktif pangan) semakin 

luasnya lahan tambang maka aktivitas 

produktif di sektor pangan semakin sempit 

sehingga berdampak pada kebutuhan pangan 

jangka pendek dan jangka panjang.11 Kedua, 

Pencemaran yang berbahaya diwilayah 

pertambangan, bahwa pertambangan memilik 

daya rusak terhadap kesehatan warga serta 

pekerja tambang. Senyawa, logam, dan perikel 

yang lazim ditemukan dan memiliki dampak 

bahaya terhadap kesehatan yaitu, polycyclic 

Aromatic Hydrocarbon (PAH), PM 2.5, 

Merkuri, Air Asam tambang12. Zat-zat tersebut 

memiliki kandungan yang sangat berbahaya 

karena dapat merusak kesehatan tubuh dan 

mencemari lingkungan. Ketiga, merusak 

11 Waterkeeper Aliance and JATAM, 

“Hungry Coal: Pertambangan Batu Bara Dan 

Ketahanan Pangan Indonesia,” Jaringan Advokasi 

Tambang, 2017, p. 26. 
12 JATAM, “Catatan Saku Perlawanan 

Dan Pemulihan: Memperkuat Hak Veto Rakyat 

Dalam Menghadapi Ancaman Pertambangan,” 

Jaringan Advokasi Tambang, 2020, p. 46. 



 As’ad Taufiqurrahman, Mawaddatul Ulfa│ Pendekatan Ekologi dalam Studi Islam 40 

 

sistem sosial dan kebudayaan masyarakat 

Indonesia. 

Aktivitas produksi perusahaan 

tambang semakin masif menyebabkan 

banyaknya konflik pertambangan yang terjadi 

di Indonesia. Terhitung jangka 2014-2020 

terdapat sebanyak 116 konflik meliputi konflik 

pencemaran lingkungan, perampasan lahan 

dan kekerasan warga penolak tambang.13 

Sebagai contoh penolakan pertambangan yang 

dilakukan oleh warga Jember dengan beragam 

latar belakang masyarakat yaitu masyarakat 

adat, santri, kyai, ustadz atau ustadzah dalam 

melakukan agenda perlawanan terhadap 

perampasan lahan untuk industri  ektraktif di 

Silo, kabupaten Jember, Jawa Timur. Tokoh 

agama khususnya pesantren di Silo melawan 

rencana penambangan emas PT ANTAM di 

Blok Silo.14 Aktivitas perlawanan ini 

menandakan bahwa kelompok masyarakat 

sadar akan bahayanya aktivitas pertambangan 

secara masif karena dapat merusak lingkungan 

hidup.  Pada periode 2014-2019 JATAM 

menemukan luasan konflik pertambangan 

mencapai 925.748 hektar. Sedangkan pada 

periode 2020 sudah mencapai 714.692 hektar, 

dapat diartikan luasan konflik pada awal tahun 

2020 nyaris menyami periode 5 tahun pertama 

jokowi. Jika ditotal secara keseluruhan maka 

sepanjang tahun 2014-2020 luasan konflik 

pertambangan mencapai 1.640.440 hektar 

wilayah, ini sangat luas sepadan dengan tiga 

kali luas pulai bali.15 Angka konflik menjadi 

keprihatinan bersama dan tentunya 

memerlukan upaya-upaya penyelesaian dari 

segala lini termasuk peran tokoh agama dalam 

                                                           
13 Jatam, “Bergerilya Melawan Mesin 

Ekstraktivisme”, p. 31. 
14 Jatam, p. 22. 
15 Jatam, p. 32. 

memberikan legitimasi hukum serta nilai etik 

Islam dalam menyelesaikan konflik ekologi di 

sektor pertambangan, jika dibiarkan tentunya 

berdampak pada terganggunya kelangsungan 

hidup masyarakat Indonesia dan ancaman 

bahaya aktivitas pertambangan secara masif.  

 

Ekoteologi : Wacana dan Aksi 

Dalam kajian ekoteologi terdapat dua 

kata yaitu eko yang bermakna ekologi dan 

teologi yang bermakna ilmu tentang 

ketuhanan.16 Ekoteologi merupakan konstruk 

teologi yang membahas hubungan terkait 

antara agama dan alam. Atas dasar hubungan 

tersebut ekoteologi berperan menatap 

problem-problem lingkungan dengan 

menggunakan nilai-nilai keagamaan. 

Degradasi lingkungan menjadi problem 

mendasar ketidak seimbangan manusia dalam 

mengelola bumi, pengingkaran manusia 

terhadap perintah tuhan, serta aktif melakukan 

keserakahan yang sudah jelas itu dilarang oleh 

Tuhan. Akar-akar krisis lingkungan tidak 

hanya terletak pada teknologi ekstraktif yang 

digunakan sebagai alat ekspolitasi, tetapi ini 

terletak pada degradasi keimanan dan nilai 

moral manusia sebagai subjek praktis 

teknologi.17 

1. Relasi Iman dan Lingkungan  

Tauhid dalam ilmu kalam merupakan 

kajian tentang pengesaan Allah baik dzat, 

wujud, dan sifat-sifatnya. Dalam wilayah 

sosial, budaya dan ekologi, disiplin ilmu 

kalam sudah mulai merambah 

perkembangannya dalam mengkaji ilmu-

ilmu sosial, budaya, dan ekologi. Doktrin 

16 wikipedia, “Ecotheology,” 

http://en.wikipedia.org/wiki/File:Ambox_content.p

ng, n.d. 
17 Herbert Marcuse, One Dimensional 

Man, (Nc: Ark Paperback Press, 1964), p. 54. 



41                                              

teologis tentang lingkungan mengarah 

kepada ajaran tauhid menjadi pusat kajian 

yang memiliki urgensi besar bagi teologi 

dalam wilayah praxis keimanan.18 Tuhan 

meletakkan lingkungan tentunya secara 

organik sebagai bentuk manifestasi 

kebesaran Tuhan di muka bumi. Sikap anti 

tauhid merupakan sikap tidak bertanggung 

jawab pada kerusakan lingkungan dan tidak 

mengimani alam sebagai cipataan Tuhan 

sehingga manusia menjadi semena-mena 

dalam melakukan eksploitasi dan 

membiarkan kerusakan yang terjadi.19 

2. Relasi Akal dan Lingkungan 

Dalam relasi akal dan lingkungan akan 

mendasari cara berfikir secara teleologis. 

Kajian teleologi merupakan studi filsafat 

tentang rancangan (penciptaan) dan 

tujuan.20 Segala tindakan manusia tidak 

terlepas pada teleologi dalam konteks 

ekologi.  Pengakuan terhadap tuhan 

diimplikasikan pada posisi penting yang 

menempatkan hubungan manusia dengan 

lingkungan. Manusia seharusnya bersikap 

ramah dan harmoni terhadap lingkungan. 

Ketidakseimbangan manusia dalam 

mengelola lingkungan hidup berdampak 

pada kerusakan lingkungan dan tentunya 

merusak keimanan manusia terhadap 

manifestasi kebesaran Tuhan di muka 

bumi.   

 

Eko Sofi: Nilai Etis Islam dalam Ekologi 

1.  Konsep Faqr: Sebagai Energi Positif 

Syukur 

                                                           
18 Mudhofir Abdullah, Al-Quran Dan 

Konservasi Lingkungan, (Jakarta: Dian Rakyat, 

2010), p. 131. 
19 Ali Yafie, Merintis Fikih Lingkungan 

Hidup, (Jakarta: Ufuk Press, 2006), p. 46. 

Secara harfiah faqr berarti miskin, 

membutuhkan, dan kekurangan. Dalam 

ilmu tasawuf sikap seperti ini memiliki 

pemaknaan pada lemah dan tidak memiliki 

kekuasaan penuh atas segala sesuatu yang 

ada di bumi.sikap ini memberikan manusia 

pemahaman bahwa manusia memiliki sifat 

keterbatasan, sehingga membutuhkan 

kekuatan dan bantuan Allah Swt. Manusia 

yang memiliki sikap faqr menjadikan 

seseorang mampu untuk mengendalikan 

diri pada hasrat untuk memperoleh kapital 

secara berlebihan dan hasrat melakukan 

produksi tanpa mempertimbangkan 

kerusakan di sekitarnya. Kepuasan jasmani 

pada sikap faqr juga membantu seseorang 

agar tidak rakus dalam mengkomsumsi 

sesuatu secara berlebihan. “faqr 

merupakan samudera penderitaan, namun 

penderitaan merupakan kemenangan yang 

sempurna”.21 

Faqr dalam kajian konvervasi 

lingkungan tentu memiliki kontribusi besar 

dalam menumbuhkan sikap seseorang agar 

menjadi manusia yang sadar akan rasa 

syukur dan tidak bertindak berlebihan, 

ekspoitatif, tamak, dan tidak peduli 

terhadap kerusakan alam demi 

mewujudkan akumulasi kapital yang 

maksimal. Kerakusan manusia dalam 

budaya konsumtif dan hedonis yang 

dimanifestasikan manusia modern dalam 

bentuk ekspansi kapitalisme disegala lini 

kehidupan terutama yang terjadi di dunia 

20 “Teleology,” 

http://en.wikipedia.org/wiki/Teleology, n.d. 
21 Sapardi Djoko Damono, “Dimensi 

Mistik Dalam Islam,” in Mystical Dimensions of 

Islam, (Jakarta: Pustaka Fisrdaus, 2003), p. 73. 



 As’ad Taufiqurrahman, Mawaddatul Ulfa│ Pendekatan Ekologi dalam Studi Islam 42 

 

barat berpotensi cepatnya krisis 

lingkungan dan krisis iklim.22  

2. Dzikir dan Fikr Sebagai Konsep Penalaran 

Reflektif 

Konsep dzikir dan fikir dalam kajian 

ekologi merupakan upaya manusia 

memberikan penalaran reflektif dalam 

mengelola dan menghargai sumber daya 

alam dan memberikan penghormatan 

terhadap pencipta alam semesta. Tuhan, 

manusia, dan alam memiliki hubungan 

interpedensi yang terikat dalam wilayah 

tauhid. Konsep ini bukan diletakkan dalam 

lingkup oposisi biner, tetapi dalam model 

kerangka yang harmoni.23 Pandangan 

seperti ini biasa dikaji dalam lingkup relasi 

manusia yakni hablum minnallah 

(hubungan ketuhanan), hablum minnannas 

(hubungan kemanusiaan), hablum minal 

alam (hubungan ekologis). Selanjutnya al-

Qur’an juga menjelaskan bahwa alam dan 

seisinya ini tidak diciptakan secara sia-sia, 

dan keberlangsungan hidup tergantung 

pada bagaimana manusia mengelola 

sumber daya alam dan kebaikan dalam 

pemanfaataannya.24 

Dalam hal ini Tuhan sebagai pencipta 

tentu memiliki maksud terhadap 

pencipataan manusia dan alam. Lawan dari 

perbuatan haqq adalah perbuatan yang 

bathil. Perbuatan bathil merelfleksikan 

suatu tindakan anti ketuhanan, perbuatan 

tersebut dapat dilihat bagaimana beberapa 

                                                           
22 Marcuse, One Dimensional Man, p. 76. 
23 Rahmani Astuti and M.S Nasrullah, 

“Relasi Gender Dalam Kosmologi Dan Teologi 

Islam,” in The Tao of Islam (Bandung: Mizan, 

1996), p. 165. 
24 Yusuf Qaradhawi, Al-Sunnah 

Mashdaran Lil-Ma’rifati Wal Hadharah (Cairo: 

Dar al-Suruq, 1977), p. 144. 

manusia yang rakus membuat kerusakan di 

muka bumi. Perbuatan yang termasuk 

mencemari dan merusak lingkungan 

berarti melakukan kebhatilan yang 

tentunya melawan sunatulloh. 

3. Konsep Shabr : Upaya Pola Hidup yang 

Efisien dan Efektif dalam Mengelola 

Sumber Daya Alam 

Shabr secara harfiah berarti teguh 

mengendalikan diri tahan dan kuat 

pendirian.25 Konsep Sabr menurut Imam 

Ghazali terdiri dari dua macam yaitu sabr 

yang bersifat jasmani dan sabr yang 

bersifat rohani. Sabr yang bersifat jasmani 

yang berarti sabr yang dilakukan oleh 

badan, menahan segala sesuatu dari 

penderitaan yang datang yang merupakan 

sifat terpuji asal dapat menyesuaikan diri 

dari kehendak syara’. Kemudian sabr yang 

bersifat rohani yakni sabr yang sempurna 

dan terpuji yang mampu menahan semua 

keinginan pribadi dan watak, serta sabar 

menahan hawa nafsu.26 

Implikasi konsep sabr menunjukkan 

konsep-konsep ethic dengan 

menghadirkan perilaku-perilaku spritual 

dan etis dalam interaksi manusia dengan 

alam. Pengendalian diri dengan sikap sabr 

dapat diperluas perwujudannya pada 

segala tindakan manusia di lingkungan 

sosial, lingkungan industri, pembangunan, 

maupun pendidikan. Sikap sabr dalam 

konteks kegiatan ekonomi dapat dipahami 

25 Wehr, A Dictionary Org Modern 

Written Arabic, p. 501. 
26 Imam al-Ghazali, Ringkasan Ihya’ 

Ulumuddin, cet. V  (Yogyakarta: absolut, 2008), p. 

318–19. 



43                                              

sebagai tindakan pengelolaan ekonomi 

yang efesien, efektif, hemat, dan tidak 

konsumtif. Sedangkan, sikap sabr dalam 

konteks konservasi lingkungan terletak 

pada sikap menahan segala sesuatu dari 

aktifitas eklploitasi alam.  

4. Konsep Zuhd: Menolak Sifat 

Konsumerisme 

Zuhd secara etimologi memiliki 

makna, penolakan material (duniawi), 

pantanf dan sikap asketik.27 Salah satu 

definisi zuhd dalam tradisi tasawuf adalah 

upaya keras untuk melepaskan kesenangan 

dunia sekalipun dihalalkan dan akhirnya 

melepaskan segala sesuatu yang bisa 

menjauhkan jiwa dari Tuhan.28 Bagi 

konservasi lingkungan sikap zuhd 

bagaimana mengolah paradigma konsumsi 

masyarakat kearah yang lebih adil, 

seimbang, memperhatikan kegunaan, serta 

produk yang ramah terhadap lingkungan. 

Aktivitas konsumsi masyarakat saat ini 

masuk dalam fase ketidakmampuan 

manusia dalam membedakan antara 

kebutuhan, primer, sekunder, dan tersier.  

Ekspansi kebudayan secara masif 

menyebabkan manusia aktif 

mengkomsumsi barang-barang baru. 

Revolusi Industri yang terus meningkat 

menyebabkan percepatan dalam sektor 

produksi sehingga terjadi over-comodity. 

Hal ini menyebabkan permintaan yang 

tinggi pada konsumen, sehingga manusia 

hidup dengan sifat boros dan jauh dari 

sikap zuhd. Penguasaan alam secara 

berlebihan mengakibatkan ancaman 

                                                           
27 Wehr, A Dictionary Org Modern 

Written Arabic, p. 383. 
28 Ahmad Ibn Quddamah, Mukhtahar 

Minhaj Al-Qashidin, (Beirut: Uwaydat li al-Naysir 

al-Tib’ah, 2000), p. 338. 

bahaya terhadap kelangsungan hidup 

manusia dan kerusakan alam.29 

Konsep Hubb: Mencintai Lingkungan, 

Menjauhi Kerusakan 

Hubb atau mahabbah secara etimologi 

memilik arti cinta dan kasih.30 Dalam tradisi 

tasawuf, terutama yang terkait dengan model 

Rabi’ah Adawiyyah, kata ini salah satunya 

dimaknai sebagai bentuk cinta kepada Allah 

dalam pengertian makrifat. Konsep cinta atau 

hubb semacam ini sangat positif bagi tindakan-

tindakan etis dan bisa diarahkan ke dalam 

konsep konservasi lingkungan.  Apalagi 

konsep hubb terkait erat dengan ma’rifat dan 

kepatuhan. 

Reynord Nicholson, misalnya, 

menyatakan bahwa dalam tradisi tasawuf 

konsep hubb sering dikemukakan melalui 

ungkapan “mencintai tuhan berarti mencintai 

kepatuhan kepada Tuhan dan cinta sejati 

adalah perbuatan kepatuhan kepada yang 

dicintai”. Cinta kepada Tuhan (realitas 

kebenaran dan kebaikan) berefek domino pada 

cinta kepada keadilan, kebenaran, kasih 

sayang, dan akhirnya menyayangi 

lingkungannya. Ini sangat baik untuk 

menyadarkan pentingnya mencintai 

lingkungan.  

 

Eko-Ushul al-Fiqh: Upaya Legitimasi 

Hukum Sektor Ekologi 

Eko-ushul al fiqh merupakan 

gabungan dari kata eko yang berarti ekologi 

dan ushul al-fiqh. Ekologi dalam 

pengertiannya menurut Soerjani, Rozi Munir, 

dan Rofiq Ahmad ekologi adalah ilmu tentang 

29 Abdullah, Al-Quran Dan Konservasi 

Lingkungan, p. 129. 
30 Wehr, A Dictionary Org Modern 

Written Arabic, p. 151. 



 As’ad Taufiqurrahman, Mawaddatul Ulfa│ Pendekatan Ekologi dalam Studi Islam 44 

 

hubungan timbal balik antara makhluk hidup 

dengan sesamanya dan dengan benda-benda 

mati di sekitarnya. Sedangkan fiqh secara 

bahasa al-fahmu (pemahaman) sedangkan 

secara istilah, “ma’rifatu ahkamis syariati 

alatii thoriquha al ijtihadu”31 (mengetahui 

hukum-hukum syariat dengan jalan ber 

ijtihad). Ushul secara bahasa ka ushul jidari ai 

asasi (ushul adalah pondasi atau dasar), 

sedangkan secara istilah “yaqolu alad daliili 

wal qoidati kalliyaati war rujui”32 (ucapan atas 

dalil atas kaidah-kaidah umum yang lebih 

unggul). Sedangkan ushul al-fiqh adalah ilmu 

yang membahas tentang kaidah-kaidah (asas-

asas) untuk mengetahui hukum-hukum syariat 

dari dalil-dalil yang rinci dengan jalan manhaji 

(metodologi) dan penalaran kreatif. Dari 

pengertian diatas eko-ushul al fiqh adalah studi 

ushul al fiqh dalam menemukan hukum-hukum 

syar’i tentang hubungan timbal balik antara 

makhluk hidup dengan lingkungannya atau 

suatu kajian tentang isu-isu lingkungan dengan 

pandangan hukum Islam yang digunakan untuk 

memperoleh legitimasi hukum Islam dalam 

melihat masalah-masalah lingkungan. 

Dengan melibatkan ushul al-fiqh 

dalam kerangka analisis ekologi 

menambahkan sumbangsih legitimasi hukum 

Islam dalam menyelesaikan masalah-masalah 

lingkungan. Ushul al-fiqh memungkinkan 

kaidah-kaidah fiqh terlibat dalam wacana 

praktis yang memberikan argumentasi fiqh 

dalam melihat persoalan-persoalan ekologis 

dan memberikan landasan hukum-hukum 

syar’i. Misalnya dalam konsep maqashidus 

                                                           
31 Jalaluddin Muhammad, Syarh Al- 

Waraqat Ma at-Ta’liqat, (Baitul Kutub al-Jafary, 

2018), p. 4. 
32 Abdul Hamid Hakim, As-Sulam, 

(Jakarta: Maktabah Syaidah Putra, 2007), p. 5. 

syariah tidak lain adalah melindungi hal-hal 

yang prinsipil yaitu terumus dalam lima hal 

atau yang biasa dikenal dengan adl-dlaruriyat 

al-khams menurut rumusan imam Syatibi, 

yakni : memelihara agama (Hifdzud din), 

melindungi jiwa (Hifdzun nafs), melindungi 

akal  (Hifdzul aql) , melindungi keturunan 

(Hifdzun nasl) , melindungi kepemilikan harta 

benda atau properti (Hifdzul mal).33 Adapun 

maqashidus syari’ah fiqhu al ardli  (fikih 

lingkungan) adalah bagaimana kemanfaatan 

alam dapat memberikan mashlahat sebesar-

besar bagi umat dan tidak dinikmati atau 

dikuasai dan di dominasi oleh seperangkat 

kelompok tertentu. 

Dalam kaidah fiqh misalnya ad-

dlararu yuzaalu (bahaya harus dihilangkan). 

Kaidah ini memiliki maksud bahwa segala 

jenis kemudharatan harus dihilangkan atau 

dengan kata lain segala yang memiliki dlara 

atau menyebabkan kerusakan harus dilawan 

dan dihilangkan.34 Bahaya yag dimaksud 

adalah segala jenis bahaya bagi diri kita sendiri 

maupun orang lain. Bahaya dalam konteks ini 

bahwa seseorang ataupun kelompok manusia 

yang melakukan kerusakan alam tidak boleh 

didiamkan, perlu adanya respon, bahkan 

penolakan dan perlawanan merupakan suatu 

kewajiban bagi seluruh masyarakat. Dalam 

konteks ekologi, kaidah ini memberikan makna 

bahwa segala bentuk kerusakan alam harus 

dihilangkan dan melawan oknum-oknum yang 

melakukan kerusakan adalah suatu keharusan 

bagi setiap umat Islam.  

 

33 al-Syatibi, A-Muwafaqat Fi Ushul Al-

Syari’ah, p. 26. 
34 Muhammad Shidqi bin Ahmad al-

Burnu, Al-Wajiz Fi Idlah Qawa’id Al-Fiqh Al 

Kulliyah, (Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 1983), p. 

77. 



45                                              

Analisis Kritis Konflik Pertambangan di 

Indonesia  

Banyaknya kasus konflik 

pertambangan di Indonesia merupakan 

keprihatinan kita bersama tercatat sepanjang 

2014-2020 terdapat sebanyak 116 konflik 

pertambangan dengan luasan wilayah 

1.640.440 hektar.35 Tentu akan sulit dianalisis 

secara keseluruhan konflik yang ada di 

Indonesia. Maka penulis akan memberikan 

contoh kasus konflik pertambangan untuk di 

analisis secara kritis menggunakan pendekatan 

ekologi dalam studi Islam.  

Sebagai contoh kasus pertambangan 

emas di Silo, Kabupaten Jember, Provinsi Jawa 

Timur dan Padarincang, Kabupaten Serang, 

Provinsi Banten. PT ANTAM melakukan 

pencaplokan lahan untuk industri ekstraktif 

dengan pertambangan berkedok energi bersih 

yaitu pertambangan panas bumi dan 

geothermal. Blok pertambangan ini seluas 

4.023 hektar tentunya memakan lahan 

produktif milik warga dan mengubah ruang 

hidup mereka menjadi situs pembongkaran 

tambang emas.36 Peningkatan sektor produksi 

perusahaan tambang secara masif tentunya 

meningkatkan peluang kerusakan lingkungan 

dan berdampak pada kondisi lingkungan hidup 

warga Silo. 

Sadar akan dampak yang ditimbulkan 

oleh pertambangan emas, penolakan terhadap 

proses pertambangan dilakukan oleh elemen 

masyarakat diantaranya kelompok agama 

terutama kaum santri di Silo Pergerakan 

Mahasiswa Islam Indonesia (PMII), Alam 

FNKSDA (Front Nahdliyin untuk Kedaulatan 

Sumber Daya), dan tokoh-tokoh agama NU). 

                                                           
35 Jatam, “Bergerilya Melawan Mesin 

Ekstraktivisme”, p. 31. 
36 Jatam, p. 22. 

Penolakan dilakukan dengan menyerukan agar 

WIUP dicabut. Forum diskusi agama Bahtsul 

Masa’il dalam tubuh organisasi NU secara 

lantang menyerukan bahwa operasi 

pertambangan emas di Blok Silo hukumnya 

haram. Seruan ini adalah hasil putusan Batsul 

Masa’il pada 14 November 2018.37 Para 

Ulama, Kyai, serta pesantren-pesantren telah 

mengkaji bahwa pertambangan emas memiliki 

daya rusak terhadap dimensi sosial dan 

ekologi. 

1. Konflik Pertambangan di Indonesia 

Perspektif Eko-Teologi 

Dalam kasus konflik pertambangan di 

Indonesia eko-teologi hadir sebagai premis 

terjadinya hubungan antara dunia 

keagamaan dan degradasi lingkungan. 

Agama sebagai pegangan dalam merespon 

problem umat, tentunya konflik 

pertambangan di Silo menjadi konsen 

agama dalam mengantarkan wahana 

praktis keimanan manusia kedalam 

wilayah resistensi pada kerusakan di Silo. 

Kerusakan yang terjadi tidak terlepas dari 

hubungan antara manusia dengan menusia 

yang lainnya. Ada yang berperan sebagai 

manusia yang rakus akan sumber daya 

alam dan manusia lainnya dirugikan atas 

kerakusan manusia yang masif melakukan 

eksploitasi.  

Dalam al-Qur’an dijelaskan Perilaku 

manusialah yang sebenarnya melakukan 

kerusakan di bumi ini, jika kita kaji bahwa 

keserakahan menyebabkan kerusakan di 

muka bumi dan mengingkari firman Tuhan 

merupakan sikap anti-tauhid karena tidak 

mengimani kitabulloh. Sedangkan 

37 “Pemkab Jember Resmi Tolak 

Tambang,” https://www.nu.or.id/post/read/95982, 

2018. 



 As’ad Taufiqurrahman, Mawaddatul Ulfa│ Pendekatan Ekologi dalam Studi Islam 46 

 

larangan terhadap kerusakan juga 

disebutkan dalam Al-Qur’an. “Wala 

tufsidu fil al-ard ba’da islahiha” yang 

artinya dan janganlah  kalian membuat 

kerusakan di atas muka bumi setelah Allah 

memperbaikinya38 (QS. Al A’raf:56). 

Dalam tafsir Al-Qurtubi dikatakan bahwa 

ayat ini memberikan pemahaman bahwa 

Allah dengan tegas melarang pada umat 

manusia untuk melakukan kerusakan, 

eksploitasi alam di atas bumi ini baik 

sedikit maupun banyak.39 Oleh karena itu, 

eko-teologi menjadi teologi yang 

konstruktif sebagai respon terhadap 

kerusakan-kerusakan lingkungan.  

2. Konflik Pertambangan di Indonesia 

Perspektif Eko-Sofi 

Eko-sofi dalam mengkaji konflik 

pertambangan di Indonesia dipahami 

sebagai kajian ekologi perspektif tasawuf 

tentu tidak terlepas dari konsep-konsep 

eko-sofi yang sudah dijelaskan diatas. 

Konsep fakr menandai sikap manusia 

sebagai makhluk yang miskin dan 

berkebutuhan dan Tuhan adalah sang maha 

kaya (Al-Ghoniyyu), sehingga manusia 

tidak berhak melakukan penguasaan penuh 

terhadap alam.40 Kerakusan perusahan 

dalam mengekspolitasi alam demi 

akumulasi kapital secara maksimal 

tentunya akan berdampak pada kerusakan 

alam dan krisis lingkungan hidup. Konsep 

fikr dan dikr sebagai refleksi dimana akal 

dan kehendak perlu dilakukan dalam 

mengelola lingkungan dengan 

                                                           
38 Al-Qur’an, Terjemahan, Dan Tafsir 

Untuk Wanita, QS. Al-A'raf : 56. 
39 al-Qurthubi, Tafsir Al-Qurthubi (Beirut: 

Dar al- Fikr, 1993), p. 40. 

memperhatikan keseimbangan 

lingkungan. 

Konsep shabr upaya menahan segala 

sesuatu dalam melakukan konsumsi secara 

berlebihan.41 Tingginya tingkat konsumsi 

akan mendorong tingkat produksi, serta 

pemborosan tersebut dapat menekan 

terkeruknya sumber daya alam secara 

masif. Konsep zuhd sebagai upaya 

meninggalkan segala sesuatu yang 

berkaitan dengan dunia secara berlebihan, 

sehingga memperhatikan efek 

keberlanjutan hidup. Konsep hubb sebagai 

upaya mencintai segala sesuatu yang 

diberikan oleh Tuhan, salah satunya 

dengan menjaga lingkungan. 

Dari konsep-konsep diatas konflik 

pertambangan mungkin tidak akan terjadi 

apabila manusia refleks akan sikap fakr, 

fikr dzikir, shabr, zuhd, hubb. Manusia 

akhirnya mampu memiliki sifat refektif 

dan hati-hati dalam mengelola 

keseimbangan sumber daya alam. Manusia 

yang hadir sebagai konsumen juga tidak 

boros dalam menggunakan hasil sumber 

daya alam sehingga lingkungan memiliki 

dampak kemanfaatan.  

3. Konflik Pertambangan di Indonesia 

Perspektif Eko-Ushul al Fiqh 

Eko-ushul al fiqh sebagai studi tentang 

hubungan timbal balik antara makhluk 

hidup dengan lingkungannya dengan 

perspektif ushul al fiqh atau suatau kajian 

tentang isu-isu lingkungan dengan 

pandangan hukum Islam yang digunakan 

untuk memperoleh legitimasi hukum Islam 

40 E.F Schumakcer, Small Is Beautifull: 

Economic As If People Mattered (N.Y: Harper and 

Row, 1973), p. 122. 
41 al-Ghazali, Ringkasan Ihya’ Ulumuddin, 

p. 319. 



47                                              

dalam melihat masalah-masalah 

lingkungan. Dalam melihat persoalan 

konflik pertambangan di Indonesia 

khususnya di Silo Jember umat Islam hadir 

sebagai gerakan perlawanan terhadap 

operasi tambang mas. Hal ini merupakan 

aksi dari upaya legitimasi hukum yang 

dikaji bukan hanya dalam perspektif 

ekologi, tentunya juga menggunakan 

perspektif hukum Islam dengan melakukan 

kajian pada forum keagamaan Batsul 

Matsail. Tentunya, fiqh hadir sebagai dasar 

suatu gerakan sosial melawan kerusakan 

lingkungan. 

Sesuai dengan maqashidus syariah 

(maksud atau tujuan syariat) yakni 

memelihara agama (Hifdzud din), 

melindungi jiwa (Hifdzun nafs), 

melindungi akal  (Hifdzul aql) , melindungi 

keturunan (Hifdzun nasl) , melindungi 

kepemilikan harta benda atau properti 

(Hifdzul mal). Tidak melakukan 

perlawanan atau membiarkan kerusakan 

lingkungan terjadi sama saja melawan 

maksud dari syariah. Ketika lingkungan 

menjadi rusak secara tidak langsung akan 

rusak seluruh entitas yakni, manusia, 

agama, keturunan, akal, dan harta milik.42 

Oleh karena itu eko-ushul al fiqh hadir 

sebagai upaya legitimasi hukum Islam 

dalam merespon masalah-masalah 

lingkungan.  

Jika menggunakan kaidah fiqh ad-

dlararu yuzalu (bahaya harus dihalangkan) 

dalam kasus konflik pertambangan di Silo. 

Persoalan furu’iyyah yang termuat dalam 

kaidah dapat diklasifikasikan meliputi,43 

                                                           
42 Islmail Hasani, Nazariyyat Al-Maqashid 

’inda Al-Imam Muhammad Al-Thahir Ibn ’Ashur, 

(Beirut: Dar al-Suruq, 1991), p. 16. 

pertama jihad yaitu keputusan untuk 

melakukan perlawanan terhadap 

kerusakan. Kedua, uqubat yaitu hukuman 

yang diberikan kepada para oknum yang 

melakukan perusakan. Ketiga, sadd al-

dzari’ah  yaitu mencegah segala sesuatu 

dari kerusakan atau upaya kewaspadaan 

untuk membentengi manusia dari segala 

jenis kerusakan. Dalam konteks konflik 

pertambangan, tentunya kaidah ini menjadi 

suatu dasar upaya produksi fiqh dalam 

menyikapi konflik pertambangan di Silo.  

 

Kesimpulan 

Pendekatan ekologi dalam studi Islam 

merupakan pengetahuan yeng mengkaji 

interrelasi antara studi agama dan ekologi. 

Konsep ekoteologi, eko ushul fiqh, dan eko-

sofi menjadi basis studi Islam yang memiliki 

legitimasi hukum (fiqh) dan pondasi spiritual 

dan moral dalam menjaga eksistensi alam. 

Pendekatan ekologi dalam studi Islam akan 

menjadi pondasi dalam melakukan gerakan 

sosial melawan aktivitas perusakan lingkungan 

khususnya penyelesaian konflik pertambangan 

di Indonesia.  

Dengan mendalami tiga konsep dasar 

dapat menjadi pisau analisis kritis konflik 

pertambangan di Indonesia. Eko-teologi 

menjadi penopang teologi konstruktif umat 

Islam dalam melakukan respon terhadap 

permasalahan lingkungan, eko-sofi menjadi 

basis moral atau ethic manusia dalam relasinya 

dengan alam, eko-ushul al fiqh menjadi 

legitimasi hukum dalam menyelasaikan 

konflik-konflik ekologi khususnya konflik 

pertambangan di Indonesia.  

43 Abdul Karim Zaidan, Al-Wajiz Fi Ushul 

Al-Fiqh, (Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 2001), p. 

251. 



 As’ad Taufiqurrahman, Mawaddatul Ulfa│ Pendekatan Ekologi dalam Studi Islam 48 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, Mudhofir, al-Qura’n dan Konservasi 

Lingkungan, Jakarta: Dian Rakyat, 

2010. 

Adhie, Brahmana, Hasan Basri Nata 

Manggala, Hak-hak Atas Tanah 

Ditinjau Dari Aspek Hukum, Sosial, 

Politik, Ekonomi, Hankam, Teknis, 

Agama, dan Budaya, Bandung: Bandar 

Maju 2002. 

Al-Burnu, Muhammad Shidqi bi Ahmad, al-

Wajiz fi Idiah Qawa’id al-Fiqh al-

Kulliyah, Beirut: Muassasah al-

Risalah, 1983. 

Al-Ghazali, Imam, Ringkasan Ihya’ 

Ulumuddin, Yogyakarta: Absolut, 

2008. 

Al-Quran Terjemahan dan Tafsir untuk 

Wanita, Bandung: Shaf Jabal 

Raudlatul Jannah. 

Al-Qurthubi, Tafsir al-Qurthubi, Beirut: Dar 

al-Fikr, 1993. 

Al-Syatibi, Abu Ishaq, al-Muwafaqat fi Ushul 

al-Syari’ah, Kairo: Dar al- 

Taufiqiyyah, 2003. 

Hakim, Abdul Hamid, as-Sulam, Jakarta: 

Maktabah Syaidah Putra, 2007. 

Hasani, Ismail, Nazariyyat al-Maqashid ‘inda 

al-Imam Muhammad al-Thabir Ibnu 

‘Ashur, Dar al-Suruq, 1991. 

Jamil, Muh dan Teo Reffelsen, Terus 

Melegitimasi Lubang Kematian: 

Kertas Kebijakan Reklamasi Lubang 

Tambang di Indonesia, JATAM, 2020. 

Jaringan Advokasi Tambang (JATAM), 

Bergerilya Melawan Mesin 

Ekstraktivisme: Mutasi Kejahatan 

Negara-Korporasi dan Babak Baru 

Jerat Oligarki Tambang, Catatan Akhir 

Tahun 2020 & Proyeksi 2021, 2020. 

JATAM, Catatan Saku Perlawanan dan 

Pemulihan: Memperkuat Hak Veto 

Rakyat dalam Menghadapi Ancaman 

Pertambangan, 2020. 

Marcuse, Herbert, One Dimensional Man, Nc: 

Ark Paperback Press, 1964. 

Muhammad Jalaluddin, Syarh al-Waraqat ma 

at-Ta’liqat, Baitul Kutub al- Jafary, 

2018 

Murata, Shaciko, The Tao of Islam terj. 

Rahmani Astuti dan M.S Nasrulloh, 

Bandung: Mizan, 1996. 

Nasr, Sayyed Hossein, The Encounter of Man 

and Nature, California: University of 

California Press. 

Polanyi, Karl, Transformasi Besar Asal-usul 

Politik dan Ekonomi Zaman Sekarang, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003. 

Qaradhawi, Yusuf, Islam Agama Ramah 

Lingkungan, terj Abdullah Hakam 

Syah, dkk, Jakarta: Pustakaal-Kautsar, 

2003. 

Qaradhawi, Yusuf, al-Sunnah Mashdaran lil-

Ma’rifati wal Hadharah, Cairo: Dar al-

Suruq, 1977. 

Quddamah, Ahmad Ibn, Mukhtahar Minhaj al-

Qashidin, Beirut: Uwaydat li al-Naysir 

al-Tib’ah, 2000. 

Rahardjo, Satjipto, Ilmu Hukum, Bandung: 

Penerbit Citra Aditya Bakti, 1991. 

Schimmel, Annemary, Dimensi Mistik Dalam 

Islam, terj. Sapardi Djoko Damono, 

Jakarta: Pustaka Firdaus, 2003. 

Schumacker, E.F, Small is Beautifull: 

Economic As if People Mattered, N.Y: 

Harper Row, 1973. 

Soerjani, M. Rofiq Ahmad dan Rozy Munir, 

Lingkungan Sumber Daya Alam dam 



49                                              

Kependudukan Dalam Pembangunan, 

Jakarta: Penerbit Universitas 

Indonesia Press, 1987. 

Waterkeeper Aliance, Hungry Coal: 

Pertambangan Batu Bara dan 

Ketahanan Pangan Indonesia, 

JATAM, 2017. 

Yafie, Ali, Merintis Fikih Lingkungan Hidup, 

Jakarta: Ufuk Press, 2006. 

Wehr, Hans, A Dictionary of Modern Written 

Arabic, London: Harrap 1976. 

Zaidan, Abdul Karim, al-Wajiz fi Ushul al-

Fiqh, Beirut: Muassasah al-Risalah, 

2001. 

Internet 

http://en.wikipedia.org/wiki/File:Ambox_cont

ent.png  

http://en.wikipedia.org/wiki/Teleology 

https://www.nu.or.id/post/read/95982 

 

 

 

http://en.wikipedia.org/wiki/File:Ambox_content.png
http://en.wikipedia.org/wiki/File:Ambox_content.png
http://en.wikipedia.org/wiki/Teleology
https://www.nu.or.id/post/read/95982

