
             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

219 
 

 
Pemikiran Tasawuf Nasarudin Umar dan Relevansinya 

bagi Kehidupan Masyarakat Urban 
 

 
Syarif Hidayatullah  

Universitas Islam Negeri Fatmawati Sukarno 

hidayatullah.syarif1102@gmail.com  

 

Abstract: This study explores Nasaruddin Umar’s modern Sufi thought, emphasizing wasathiyah 

(moderation), contextual spirituality, and the integration of inner ethics with social engagement. 

Rejecting escapist mysticism, Umar promotes practical Sufism that harmonizes spiritual consciousness 

(ihsan) with social transformation. Using a library research approach based on his work Tasawuf 

Modern, the study finds that Umar’s Sufism addresses urban issues such as alienation, materialism, and 

social disconnection by fostering inner peace, tolerance, interfaith dialogue, and community 

empowerment through religious institutions. Ultimately, his thought represents a model of practical and 

socially relevant Sufism for contemporary urban life. 

Keywords: Modern Sufism, Nasaruddin Umar, urban society, public religiosity, social cohesion. 
 
Abstrak: Artikel ini mengkaji pemikiran tasawuf modern Nasaruddin Umar yang menekankan moderasi 

(wasathiyah), relevansi sosial, dan etika spiritual dalam kehidupan modern. Menolak tasawuf yang 

bersifat eskapistis, Umar menawarkan sufisme praktis yang menggabungkan dimensi batin (ihsan) 

dengan transformasi sosial. Melalui studi pustaka terhadap karya Tasawuf Modern dan referensi terkait, 

penelitian ini menemukan bahwa pemikiran Umar relevan dalam menjawab tantangan masyarakat urban 

seperti alienasi, materialisme, dan disintegrasi sosial. Tasawuf menjadi sarana menumbuhkan 

ketenangan batin, memperkuat etika sosial dan toleransi, serta mendorong peran masjid sebagai pusat 

pemberdayaan masyarakat. Dengan demikian, tasawuf Umar merepresentasikan paradigma sufisme 

praktis yang relevan bagi kehidupan urban kontemporer. 

Kata kunci: Tasawuf modern, Nasaruddin Umar, masyarakat urban, religiositas publik, kohesi sosial. 

 

Pendahuluan 
Kehidupan masyarakat urban 

dewasa ini menghadapi berbagai tantangan 
yang tidak ringan. Pertumbuhan kota besar 
yang pesat membawa serta modernisasi dan 
globalisasi, tetapi juga menimbulkan 
problem baru yang memengaruhi dimensi 
psikologis, sosial, dan spiritual manusia. 
Fenomena kecepatan hidup (acceleration of 
life), individualisme, polarisasi sosial, dan 
meningkatnya stres psikologis merupakan 
realitas yang semakin nyata dirasakan 
warga kota.1 Dinamika ini menimbulkan 

 
1 Zygmunt Bauman, Liquid Modernity 

(Cambridge: Polity Press, 2000), hlm. 22–30. 

gejala alienasi, keterputusan relasi sosial, 
serta meningkatnya rasa kesepian di tengah 
keramaian kota.2 Kota yang seharusnya 
menjadi ruang bertemunya berbagai potensi 
justru kerap menghadirkan fragmentasi 
sosial yang mereduksi solidaritas dan kohesi 
antarindividu. 

Dalam konteks ini, kebijakan 
keagamaan formal seringkali belum 
sepenuhnya mampu menjawab kebutuhan 
batiniah masyarakat urban. Orientasi legal-

 
2 Anthony Giddens, Modernity and Self-

Identity: Self and Society in the Late Modern Age 
(Stanford: Stanford University Press, 1991), hlm. 175–
180. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705
mailto:hidayatullah.syarif1102@gmail.com


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

220 
 

formal yang menekankan aspek normatif 
agama, seperti regulasi ibadah dan fatwa 
keagamaan, memang penting bagi 
keteraturan sosial. Namun, pendekatan 
tersebut cenderung abai terhadap keresahan 
batiniah warga kota yang merindukan 
keseimbangan spiritual dan makna hidup 
yang lebih mendalam.3 Masyarakat urban 
tidak hanya membutuhkan petunjuk 
hukum, tetapi juga bimbingan spiritual yang 
dapat mengharmonikan dimensi religiusitas 
dengan kompleksitas kehidupan modern. 

Di tengah tantangan tersebut, 
tasawuf muncul sebagai alternatif yang 
relevan. Tasawuf, dalam tradisi Islam klasik, 
sering dipandang sebagai jalan menuju 
kesalehan individual melalui praktik zuhud, 
khalwat, dan mujahadah. Namun, dalam 
perkembangannya, tasawuf mengalami 
transformasi menjadi tasawuf sosial yang 
menekankan keseimbangan antara dimensi 
batin dan realitas sosial.4 Dengan cara ini, 
tasawuf dapat berperan sebagai sarana 
untuk menghadirkan ketenangan batin, 
memperkuat ikatan sosial, sekaligus 
menjadi sumber etika publik yang 
menuntun umat dalam menghadapi krisis 
spiritualitas modern. 

Salah satu tokoh penting yang 
mengusung gagasan tasawuf modern di 
Indonesia adalah Nasaruddin Umar. 
Sebagai cendekiawan Muslim, pemimpin 
agama, dan tokoh publik, ia memposisikan 
tasawuf bukan hanya sebagai laku spiritual 
personal, tetapi juga sebagai kerangka 
pemikiran yang kontekstual dengan 
problem masyarakat kontemporer. Melalui 
karya-karya akademiknya, ia menawarkan 
pendekatan tasawuf yang moderat, inklusif, 
dan terbuka terhadap dialog lintas budaya 

 
3 Azyumardi Azra, Islam Substantif (Bandung: 

Mizan, 2000), hlm. 55–58. 
4 Haidar Bagir, Reformasi Sufistik: Tasawuf 

Sosial dalam Kehidupan Modern (Bandung: Mizan, 
2018), hlm. 13–19. 

serta agama.5 Pandangannya 
menggarisbawahi bahwa tasawuf tidak 
boleh terjebak dalam eksklusivisme tarekat, 
tetapi harus hadir dalam ruang publik 
sebagai energi spiritual yang mencerahkan. 
Relevansi pemikiran Nasaruddin Umar 
semakin kuat apabila dikaitkan dengan 
profil dan kiprah kepemimpinannya. 

Sebagai Imam Besar Masjid Istiqlal, 
ia memainkan peran strategis dalam 
membangun Islam yang ramah, moderat, 
dan berkeadaban di jantung ibu kota 
negara. Sebagai akademisi, ia menulis dan 
mengajar dengan perspektif kritis sekaligus 
transformatif, menghubungkan warisan 
Islam klasik dengan kebutuhan masyarakat 
modern. Sementara dalam birokrasi 
keagamaan, pengalamannya sebagai pejabat 
Kementerian Agama memperlihatkan 
upayanya menjembatani antara regulasi 
negara dan kebutuhan spiritual umat.6 
Peran-peran tersebut memperlihatkan 
bahwa pemikirannya bukan sekadar teori, 
tetapi juga praksis yang memberi kontribusi 
nyata bagi wacana keagamaan publik. 

Dengan demikian, kajian terhadap 
pemikiran tasawuf Nasaruddin Umar 
menjadi relevan dalam rangka 
menghadirkan solusi atas problem spiritual 
dan sosial masyarakat urban. Melalui 
pendekatan tasawuf yang moderat dan 
kontekstual, ia menawarkan kerangka 
spiritual-sosial yang dapat memperkuat 
kohesi sosial, menumbuhkan inklusivitas, 
serta meningkatkan kualitas religiositas 
publik di tengah kompleksitas kehidupan 
perkotaan. Kajian ini penting bukan hanya 
untuk memperkaya khazanah akademik 
Islam kontemporer, tetapi juga untuk 
menjawab kebutuhan praktis masyarakat 

 
5 Nasaruddin Umar, Tasawuf Modern: Jalan 

Pencerahan Spiritual di Era Global (Jakarta: 
Prenadamedia, 2019), hlm. 14–20. 

6 Tim Redaksi Istiqlal, Biografi Singkat Prof. Dr. 
KH. Nasaruddin Umar (Jakarta: Masjid Istiqlal 
Press, 2021), hlm. 7–9. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

221 
 

urban yang terus mencari keseimbangan 
antara modernitas dan spiritualitas. 
Rumusan Masalah 

Bagaimana relevansi pemikiran 
tasawuf Nasaruddin Umar dalam 
menghadapi problem masyarakat urban, 
seperti alienasi, individualisme, fragmentasi 
sosial, dan krisis spiritual? 
Tujuan Penelitian 

Menganalisis relevansi pemikiran 
tasawuf Nasaruddin Umar dalam menjawab 
problem masyarakat urban, seperti alienasi, 
individualisme, fragmentasi sosial, dan 
krisis spiritual. 
Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode 
kualitatif dengan pendekatan studi pustaka 
(library research). Pendekatan ini dipilih 
karena fokus penelitian diarahkan pada 
penelaahan pemikiran Nasaruddin Umar 
mengenai tasawuf modern serta 
relevansinya terhadap problematika 
kehidupan masyarakat urban.7 
1. Sumber Data 

Sumber primer, yaitu karya-karya 
Nasaruddin Umar yang secara eksplisit 
membahas tasawuf dan spiritualitas, seperti 
Tasawuf Modern: Jalan Pencerahan 
Spiritual di Era Global serta karya lain yang 
memuat gagasan sufistik dan relevansinya 
bagi konteks sosial-keagamaan 
kontemporer.8 Sumber sekunder, berupa 
buku, artikel jurnal, laporan penelitian, dan 
literatur akademik lain yang berkaitan 
dengan kajian sufisme modern, pemikiran 
Islam kontemporer, dan dinamika 
masyarakat urban.9 
2. Teknik Pengumpulan Data 

 
7 John W. Creswell, Qualitative Inquiry and 

Research Design: Choosing Among Five Approaches, 
3rd ed. (Los Angeles: SAGE Publications, 2013), hlm. 
45–47. 

8 Nasaruddin Umar, Tasawuf Modern: Jalan 
Pencerahan Spiritual di Era Global (Jakarta: 
Prenadamedia, 2019), hlm. 14–20. 

9 Haidar Bagir, Reformasi Sufistik: Tasawuf 
Sosial dalam Kehidupan Modern (Bandung: Mizan, 
2018), hlm. 25–29. 

Data dikumpulkan melalui studi 
dokumentasi, yakni menelaah, mencatat, 
serta mengorganisasi berbagai literatur 
yang relevan. Langkah ini dilakukan secara 
sistematis untuk menemukan gagasan 
utama Nasaruddin Umar mengenai tasawuf 
modern, moderasi beragama, dan orientasi 
sosial-spiritual.10 
3. Teknik Analisis Data 

Analisis data dilakukan dengan 
menggunakan analisis isi (content analysis). 
Metode ini dipakai untuk mengidentifikasi 
tema-tema kunci dalam pemikiran tasawuf 
Nasaruddin Umar, lalu menafsirkan 
relevansinya dalam konteks kehidupan 
masyarakat urban. Analisis dilakukan 
melalui tahapan reduksi data, kategorisasi, 
interpretasi, dan penarikan kesimpulan.11 
4. Validitas Data 

Untuk menjaga validitas, penelitian ini 
menggunakan triangulasi sumber, yakni 
membandingkan karya-karya Nasaruddin 
Umar dengan pandangan akademisi lain 
yang membahas tasawuf modern dan urban 
sufism. Dengan demikian, diperoleh 
pemahaman yang lebih komprehensif, 
obyektif, dan dapat dipertanggungjawabkan 
secara ilmiah.12 
Pembahasan 

Nasaruddin Umar lahir pada 23 Juni 
1953 di Ujung-Bone, Sulawesi Selatan. Ia 
tumbuh di Dusun Matajang dalam masa 
sulit pascakonflik Kahar Muzakkar. 
Ayahnya, H. Andi Muhammad Umar, 
seorang guru dan pendiri Pondok Pesantren 
Al-Ikhlas Ujung, sementara ibunya, Andi 
Bunga Tungke, berusaha menopang 
keluarga lewat usaha kecil seperti menenun 
dan berdagang. 

 
10 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian 

Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017), hlm. 
216–218. 

11 Klaus Krippendorff, Content Analysis: An 
Introduction to Its Methodology, 2nd ed. (Thousand 
Oaks: SAGE Publications, 2004), hlm. 18–23 

12 Norman K. Denzin dan Yvonna S. Lincoln, 
Handbook of Qualitative Research (London: SAGE 
Publications, 2005), hlm. 305–310 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

222 
 

Kakeknya, H. Muhammad Ali Daeng 
Panturuh, adalah tokoh pendiri 
Muhammadiyah di Sulawesi Selatan. Dari 
keluarganya yang religius dan disiplin inilah 
Nasaruddin mendapat dasar keilmuan dan 
spiritualitas yang kuat. Ayahnya 
menanamkan prinsip bahwa pesantren 
adalah ladang keberkahan, bukan tempat 
mencari uang nilai yang terus ia pegang 
dalam hidupnya. 

Nasaruddin menikah dengan Helmi 
Halimatul Udhmah dan dikaruniai tiga 
anak: Andi Nizar, Andi Rizal, dan Cantika 
Najda. Ia dikenal sebagai sosok penyabar, 
ramah, dan seorang ulama tasawuf yang 
menjadikan spiritualitas sebagai pondasi 
kesalehan pribadi dan sosial. 

Dalam pandangannya, kelemahan 
umat Islam terletak pada perpecahan dan 
ekstremisme baik liberal maupun jumud. 
Karena itu, ia menyerukan Islam yang 
moderat, santun, dan mempersatukan. 
Melalui kajian tasawufnya, Nasaruddin 
berupaya menghadirkan kedamaian batin 
dan kesejukan spiritual di tengah 
kekeringan nilai-nilai religius masyarakat 
modern. 
Urban Sufisme / Tasawuf Perkotaan 
1. Pengertian Masyarakat Urban 

Masyarakat urban merujuk pada 
kelompok sosial yang tinggal dan 
beraktivitas di wilayah perkotaan dengan 
karakteristik sosial, ekonomi, dan budaya 
yang khas. Dalam kajian sosiologi, 
masyarakat urban tidak hanya dilihat 
sebagai komunitas berdasarkan lokasi 
geografis, tetapi juga sebagai entitas sosial 
dengan pola interaksi dan struktur sosial 
yang berbeda dari masyarakat pedesaan.13 

Ciri utama masyarakat urban 
meliputi kepadatan penduduk yang tinggi, 
heterogenitas sosial yang kompleks, 
mobilitas sosial dan ekonomi yang dinamis, 
serta interaksi sosial yang lebih bersifat 

 
13 Soekanto, Soerjono. Sosiologi: Suatu 

Pengantar. Jakarta: Rajawali Pers, 2012, hlm. 220. 

impersonal dan fungsional.14 Perbedaan ini 
menyebabkan pola hubungan sosial yang 
cenderung bersifat individualistik dan 
pragmatis, dibandingkan dengan 
masyarakat tradisional yang lebih 
mengedepankan ikatan emosional dan 
solidaritas komunal. 

Menurut Louis Wirth, salah satu 
tokoh klasik dalam sosiologi perkotaan, 
masyarakat urban memiliki tiga 
karakteristik pokok yaitu ukuran populasi 
yang besar, kepadatan penduduk yang 
tinggi, dan heterogenitas sosial. Ketiga 
karakteristik ini berdampak pada pola 
kehidupan masyarakat yang cenderung 
lebih individualistis, anonim, dan 
terfragmentasi, serta memicu munculnya 
berbagai fenomena sosial seperti alienasi 
dan anomie.15 

Selain itu, masyarakat urban sering 
kali mengalami proses sekularisasi dan 
rasionalisasi dalam berbagai aspek 
kehidupan, di mana nilai-nilai keagamaan 
dan tradisional cenderung mengalami 
pergeseran menuju orientasi yang lebih 
duniawi dan rasional.16 Namun demikian, 
kebutuhan manusia akan makna dan 
spiritualitas tetap ada, sehingga dalam 
masyarakat urban muncul berbagai bentuk 
ekspresi spiritual dan keagamaan yang 
adaptif terhadap kondisi modern, salah 
satunya adalah urban sufisme.17 
2. Pengertian Urban Sufisme 

Urban Sufisme merupakan 
fenomena spiritualitas modern di kalangan 

 
14 Parker, Simon. Urban Theory and the 

Urban Experience. London: Routledge, 2004, hlm. 
48. 

15 Wirth, Louis. “Urbanism as a Way of 
Life.” American Journal of Sociology, Vol. 44, No. 
1 (1938): 1–24. 

16 Berger, Peter L. The Heretical 
Imperative: Contemporary Possibilities of 
Religious Affirmation. New York: Anchor Press, 
1980. 

17 Howell, Julia Day. “Modernity and 
Islamic Spirituality in Indonesia’s Urban Middle 
Class.” Bijdragen tot de Taal-, Land- en 
Volkenkunde, Vol. 158, No. 2/3 (2002): 307–337. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

223 
 

masyarakat muslim perkotaan yang mencari 
ketenangan batin di tengah kehidupan serba 
cepat dan materialistis. Fenomena ini 
muncul karena kekosongan spiritual akibat 
tekanan pekerjaan dan gaya hidup modern. 
Istilah ini diperkenalkan oleh Julia Day 
Howell pada abad ke-20 setelah melakukan 
studi antropologis tentang perkembangan 
tasawuf di Indonesia. Ia melihat bahwa 
tasawuf menjadi jembatan antara 
modernitas dan nilai-nilai spiritual Islam. 
Pemikiran serupa juga dikemukakan oleh 
Nurcholish Madjid (Cak Nur) yang 
menekankan pentingnya spiritualitas Islam 
agar mampu menyesuaikan diri dengan 
kemajuan zaman. 

Perkembangan urban sufisme di 
Indonesia tampak dalam gerakan dan 
komunitas seperti Paramadina, Tazkiya 
Sejati, ICNIS, IIMAN, hingga para tokoh 
seperti Aa Gym, Ustaz Yusuf Mansur, dan 
Ustazah Halimah Alaydrus. Gerakan ini 
bersifat terbuka, fleksibel, tidak berbaiat, 
dan mengedepankan zikir, doa, serta kajian 
spiritual tanpa ikatan tarekat formal. 

Meski demikian, para ahli 
mengingatkan bahwa fenomena ini dapat 
terjebak dalam komersialisasi spiritual jika 
tidak diarahkan dengan benar.⁶ Sementara 
itu, Komaruddin Hidayat menjelaskan 
empat alasan mengapa sufisme diminati 
masyarakat urban: sebagai pencarian 
makna hidup, sarana pencerahan 
intelektual, terapi psikologis, dan bagian 
dari tren keagamaan. 
3. Klasifikasi Urban Sufisme 

Tasawuf sebagai dimensi batin Islam 
telah mengalami transformasi bentuk dan 
praktik ketika memasuki ruang kehidupan 
masyarakat urban. Jika pada masa klasik 
sufisme sering dikaitkan dengan sikap 
menjauh dari dunia dan hidup dalam 
kesederhanaan, maka dalam konteks 
perkotaan sufisme justru mengalami 
rekontekstualisasi. Fenomena ini kemudian 
dikenal dengan istilah urban sufisme, yaitu 
praktik dan pemikiran tasawuf yang 
berkembang dan disesuaikan dengan 

kondisi masyarakat perkotaan yang 
dinamis, plural, dan kompleks secara sosial 
budaya serta psikologis.18 
a. Sufisme Tradisional Urban 

Sufisme tradisional urban ialah 
praktik tarekat seperti Naqsyabandiyah, 
Qadiriyah, dan Syadziliyah yang tetap 
mempertahankan dzikir berjamaah, namun 
disesuaikan dengan kehidupan kota melalui 
pengajian modern, bahasa komunikatif, dan 
pendekatan psikologis.19 
b. Sufisme Modern dan Kultural 

Sufisme modern atau kultural 
adalah pendekatan tasawuf tanpa ikatan 
tarekat, menekankan nilai seperti ikhlas, 
sabar, dan cinta Ilahi dalam kehidupan 
sehari-hari. Tokoh seperti Nasaruddin 
Umar memaknainya sebagai spiritualitas 
humanistik dan transformatif, yang kini 
berkembang lewat seminar, buku, dan 
media digital.. 
c. Sufisme Digital dan Visual 

Sufisme digital adalah bentuk urban 
sufisme yang memanfaatkan media sosial 
seperti YouTube, Instagram, dan TikTok 
untuk menyebarkan nilai-nilai tasawuf 
secara visual, inspiratif, dan mudah diakses. 
Komunitas seperti Ngaji Rasa dan Maiyah 
menjadi contoh penyebaran spiritualitas 
modern melalui konten ringan dan 
aplikatif.20 
d. Sufisme Terapeutik dan 

Transformasional 
Berdasarkan fungsinya, urban 

sufisme terbagi dua: sufisme terapeutik 
yang berfokus pada ketenangan jiwa dan 
penyembuhan stres, serta sufisme 

 
18 Sutrisno, Mudji. Tasawuf dan 

Humanisme: Jalan Menuju Peradaban Cinta. 
Yogyakarta: Kanisius, 2005 

19 Bruinessen, Martin van. "Tarekat 
Naqsyabandiyah dan Modernitas di Indonesia." 
Dalam Islam Indonesia dan Modernitas, 
disunting oleh Luthfi Assyaukanie, Jakarta: 
Paramadina, 1999. 

20 Howell, Julia Day. "Sufism and the 
Indonesian Islamic Revival." The Journal of Asian 
Studies 60, no. 3 (2001): 701–729 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

224 
 

transformasional yang menekankan nilai 
empati, keadilan, dan kepedulian sosial.21 
e. Sufisme Institusional dan Komunitas 

Independen 
Dilihat dari organisasinya, urban 

sufisme terbagi dua: institusional, melalui 
lembaga resmi seperti pesantren atau 
universitas Islam, dan komunitas 
independen, berupa kelompok spiritual 
non-formal yang fleksibel dan lintas latar 
belakang.22 Komunitas seperti ini biasanya 
menghindari struktur hierarkis, lebih fokus 
pada dialog dan eksplorasi spiritual yang 
terbuka. 
4. Urban Sufisme dan Rural Sufisme 

Munculnya gerakan Islam di 
perkotaan Di era modern, kehidupan sufi 
kota dan desa tetap bertahan meski 
masyarakat makin sekuler. Mereka 
membentuk organisasi tarekat dengan 
struktur kepemimpinan spiritual yang kuat. 
Sejak abad ke-12, persaudaraan sufi 
menyebar luas, dipimpin oleh syekh sebagai 
penerus pendiri tarekat dengan otoritas 
spiritual dan moral.23 

Sufisme pedesaan berfokus pada 
kedekatan dengan Tuhan melalui 
bimbingan syekh dan tarekat untuk 
mencapai ketenangan hidup. Berbeda 
dengan sufisme urban yang bersentuhan 
dengan sekularisasi sosial dan ekonomi, 
sufisme pedesaan tetap spiritual dan 
sederhana. Menurut Nurcholish Madjid, 
sekularisasi bukan pemisahan agama, 
melainkan penempatan nilai-nilai duniawi 
pada porsinya agar Islam tetap berperan 
dalam mewujudkan kemanusiaan dan 
tatanan global yang lebih baik.24 

 
21 Hassan, Riffat. "Spirituality in a 

Globalized World: A Sufi Perspective." Islamic 
Studies, Vol. 45, No. 4 (2006): 615–628. 

22 Feener, R. Michael. Muslim Legal 
Thought in Modern Indonesia. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2007. 

23 Nurcholish Madjid. Agama Di 
Tengah Sekularisasi Politik, 2017, 53. 

24 Sumartana. Etik Global, (Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar Offset, 1999), 11-12 

5. Urban Sufism dan Tasawuf 
Konvensional (Perbedaan dan 
Persamaan ) 

Urban Sufisme dan tasawuf 
konvensional memiliki titik temu pada dua 
aspek penting: zikir dan pembersihan hati 
(tahdhib al-nafs). Keduanya menempatkan 
zikir sebagai sarana utama untuk 
mendekatkan diri kepada Allah. Dalam 
konteks modern, tokoh-tokoh seperti Aa 
Gym, Arifin Ilham, Yusuf Mansur, Ustaz 
Jefri Al Buchori, Haryono, dan Halimah 
Alaydrus mempopulerkan zikir dengan 
pendekatan yang lebih praktis dan 
kontekstual digunakan untuk pembinaan 
diri, penyembuhan batin, serta taubat 
spiritual. 

Metode zikir urban sufisme di 
Indonesia cenderung sederhana, fleksibel, 
dan mudah diikuti, tanpa bai‘at atau aturan 
tarekat ketat. Misalnya, Yusuf Mansur 
mengaitkan zikir “Laa haula wa laa quwwata 
illa billah” dengan sikap tawakal dan rezeki, 
Uje menekankan kesadaran hati saat 
berzikir, sedangkan Halimah Alaydrus 
mengajarkan zikir rutin pagi-sore dengan 
disiplin tertentu. 

Sebaliknya, dalam tasawuf 
konvensional, zikir memiliki aturan ketat 
dan simbolik, biasanya dilakukan setelah 
bai‘at tarekat dan diarahkan pada 
pengalaman fana fi Allah, yaitu peleburan 
diri dalam keesaan Ilahi. Abdurrauf Singkel, 
dalam Tanbih al-Mashi, menegaskan bahwa 
tujuan akhir zikir adalah mencapai makrifat 
dan lenyapnya ego spiritual. 

Perbedaan utama terletak pada 
tujuan dan pendekatan. Tasawuf klasik 
bersifat transendental dan eksklusif, 
sedangkan urban sufisme bersifat inklusif 
dan fungsional—lebih menekankan 
pembinaan moral dan keseimbangan hidup. 
Meski demikian, inovasi zikir modern ini 
sempat menuai kritik dari kalangan 
tradisional, seperti disampaikan Al Mukaffi, 
yang menilai zikir buatan sendiri 
menyimpang dari tradisi Nabi. Namun, 
pandangan tersebut dibantah oleh Mathlaul 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

225 
 

Anwar melalui karya Tengku Zulkarnain 
(2004) berjudul Salah Faham: Penyakit 
Umat Islam Masa Kini; Jawaban atas Buku 
Rapot Merah Aa Gym, yang menegaskan 
bahwa pendekatan zikir modern tidak 
bertentangan dengan nilai-nilai Islam 
asalkan tetap berlandaskan niat yang ikhlas 
dan tuntunan syariat.25 

Persinggungan kedua antara urban 
sufismdan tasawuf konvensional adalah 
dalam upaya pembersihan hati (tahdhib al- 
nafs).  

Dalam hal ini, pembersihan hati dan 
jiwa, yang dimulai dari pembersihan tubuh 
lahir, diikuti dengan pembersihan tubuh 
batin, merupakan perhatian utama para sufi 
sejak awal. Dan hal itu pula yang menjadi 
pula menu tasawuf ajaran Aa Gym, yang 
kemudian mengorganisasi serta 
mengolahnya menjadi Manajemen Qalbu 
(MQ).26 Urban sufisme berbeda dari tasawuf 
konvensional terutama dalam organisasi 
dan orientasi hidup.  

Urban sufisme bersifat longgar dan 
non-tarekat, sedangkan tasawuf 
konvensional menekankan ikatan silsilah 
dan murshid-murid. Pengikut urban 
sufisme umumnya aktif secara duniawi, 
bukan menyepi seperti sufi klasik. Meski tak 
terikat tarekat, sebagian lembaga seperti 
Tazkiya Sejati tetap menghargai tradisi 
tarekat dan membuka ruang bagi 
pengikutnya untuk bergabung dengan 

 
25 Tengku Zulkarnain, Salah Faham: 

Penyakit Umat Islam Masa Kini; Jawaban 

atas Buku Rapot Merah Aa Gym, (Jakarta: 

Penerbit Yayasan Al Hakim, 2004). 
26 Nur‘aeni, Zaki, 2005, ―Pesantren 

Daaruttauhid: Virtual Pesantren in the Global 

Era‖, tesis di Program Interdisciplinary Islamic 

Studies, Pascasarjana UIN Jakarta (updated: 

terbit sebagai artikel berjudul "Daarut Tauhid: 

Modernizing a Pesantren Tradition" di Jurnal 

Studia Islamika , PPIM UIN Jakarta, Vol. 12 No. 

3, 2005). 

tarekat lain.27 Sejak masa Imam Al-Ghazali, 
tasawuf tidak selalu terikat pada baiat 
tarekat. Ia menunjukkan bahwa kedalaman 
spiritual bisa dicapai tanpa struktur formal. 

Di Indonesia, urban sufisme dan 
tasawuf konvensional sama-sama berakar 
pada ajaran batin Islam, namun berbeda 
pendekatan: urban sufisme bersifat non-
hierarkis, praktis, dan digital, sedangkan 
tasawuf konvensional menjaga tarekat, 
baiat, dan disiplin riyadah. Urban sufisme 
membuka jalan spiritual bagi masyarakat 
modern, sementara tasawuf konvensional 
menjaga kedalaman dan kesinambungan 
tradisi sufi. 
Konsep Pemikiran Tasawuf Wasatiah  
Nasaruddin Umar 
1. Persfektif tasawuf wasatiah Nasarudin 

Umar 
Nasaruddin Umar memiliki 

perspektif yang Neo-Sufisme menekankan 
bahwa hakikat tasawuf tidak dapat 
dijangkau oleh logika semata, melainkan 
harus dialami secara batin. Tasawuf adalah 
ilmu rasa—bukan sekadar wacana 
intelektual. Hanya mereka yang menempuh 
jalan spiritual dan merasakannya dalam diri 
yang dapat memahami kedalaman 
maknanya. Bagi kaum rasional, tasawuf 
tampak misterius; namun bagi para 
pengamalnya, ia adalah cahaya pengalaman 
ilahiah yang melampaui batas akal.28 

Seseorang yang tidak mengalami 
tasawuf secara langsung akan sulit 
memahami hakikatnya. Hanya mereka yang 
menjalani dan merasakannya yang dapat 
mengerti makna sejatinya. Seperti halnya 
rasa manis gula—ia tak bisa dijelaskan 
dengan kata-kata, hanya dapat diketahui 
setelah dialami sendiri. Begitulah tasawuf: 

 
27 M. Adlin Sila, ‖Pusat Kajian Tasawuf 

(PKT) Tazkiyah Sejati‖, dalam jurnal Penamas 
(Volume XVI, Nomor 2, tahun 2003), hal.21. 

28 Muvid dan Aliyah, “The Tasawuf 
Wasathiyah Concept in Central Flow of 
Industrial Revolution 4.0.” 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

226 
 

ilmu rasa dan pengalaman batin, bukan 
sekadar teori.29 

Sufisme merupakan ajaran yang 
memadukan beragam praktik dan gagasan 
spiritual. Seorang mistikus sejati adalah 
mereka yang mampu menyelaraskan antara 
benar dan salah, sebab akal pun merupakan 
ciptaan Allah, sehingga tidak ada 
kontradiksi hakiki di antara keduanya. 
Tantangan masa kini ialah menemukan 
kesatuan dalam perbedaan, melihat 
harmoni di balik hal-hal yang tampak 
bertentangan. 

Budaya keagamaan modern terlalu 
didominasi fikih, hingga melahirkan 
peradaban hitam-putih, padahal Islam 
pertama kali menekankan tauhid dan ihsan, 
bukan hukum formal. Inilah semangat 
Neosufisme—atau tasawuf modern—yang 
berupaya menghidupkan kembali 
spiritualitas klasik dengan penyesuaian 
konteks masa kini. Ia bukan tasawuf baru, 
melainkan tasawuf yang dipoles agar tetap 
relevan dan membumi di tengah kehidupan 
modern.30 

Itu sebabnya, bahkan di era 
kemajuan teknologi yang konstan, tasawuf 
akan selalu mempertahankan kearifan abadi 
mereka (4.0). Oleh karena itu, penekanan 
tasawuf pada moderasi akan selalu 
diperlukan sebagai pertahanan terhadap 
banyak kekuatan dan keyakinan berbahaya 
yang menjauhkan orang dari Tuhan, 
Alkitab, dan agama.31 Masuk akal, 

 
29 Haidar Putra Daulay, Zaini Dahlan, 

dan Chairul Azmi Lubis, “Takhalli, Tahalli Dan 
Tajalli,” PANDAWA :Jurnal Pendidikan dan 
Dakwah 3, no. 3 (2021): 348–65, 
https://doi.org/10.36088/pandawa.v3i3.1334. 

30 Juwaini Juwaini, Taslim HM. Yasin, 
dan M. Anzaikhan, “The Role of Islamic 
Universities in the Harmony of the Madhhab 
(Resolution of the Aswaja and Wahabism Conflicts 
in Aceh),” Millati: Journal of Islamic Studies and 
Humanities 6, no. 2 (9 Desember 2021): 149–70, 
https://doi.org/10.18326/mlt.v6i2.6148. 

31 Muvid dan Aliyah, “The Tasawuf 
Wasathiyah Concept in Central Flow of Industrial 
Revolution 4.0.” 

mengingat bahwa manusia pada dasarnya 
adalah makhluk sosial, bahwa era Sufi di 
setiap bagian dunia tidak terdiri dari para 
pertapa tetapi orang-orang yang tetap 
terlibat penuh dalam kehidupan sosial. 

Ihsan kepada Allah SWT dan 
manusia (makhluk) harus dipadukan dalam 
suatu masyarakat jika anggotanya ingin 
menemukan kebahagiaan di dunia dan 
akhirat. Seperti inilah Sufisme abad ke-21 di 
seluruh dunia. 32Manusia yang hidup di 
zaman kontemporer memiliki kewajiban 
untuk menjaga relasi dengan Allah dan 
harus belajar bergaul dengan ciptaan Allah 
lainnya dengan memperlakukan mereka 
dengan hormat dan setara. Didin 
Komaruddin, yang berbicara atas nama 
Nasaruddin Umar, mengatakan bahwa 
tasawuf saat ini mengutamakan ihsan 
(perilaku baik) karena efeknya yang nyata 
dan meningkatkan kehidupan masyarakat.33 

Kami berdoa untuk kedamaian di 
dunia dan akhirat, serta keberhasilan dalam 
memperbaiki keduanya. Menurut pemikiran 
tasawuf Nasaruddin Umar, seseorang tidak 
wajib mengikuti tarekat untuk menjadi sufi, 
karena esensi tasawuf terletak pada 
penerapan moral dan etika spiritual dalam 
kehidupan. 

Di era modern abad ke-21, ajaran 
tasawuf memiliki relevansi sosial yang luas. 
Dalam ekonomi, ia menumbuhkan sikap 
tolong-menolong dan harmoni sosial; dalam 
politik, nilai-nilai seperti khauf, muraqabah, 
amanah, dan shiddiq menjadi landasan 
untuk mencegah korupsi dan 
penyalahgunaan kekuasaan. Sementara itu, 
sikap welas asih, toleran, dan pluralis dari 
tasawuf membantu menumbuhkan rasa 
saling menghormati dan kasih sayang antar 

 
32 Falach dan Assya’bani, “Peran Tasawuf 

Di Era Masyarakat Modern (Peluang dan 

Tantangan).” 
33.Fuady, Rfiah, dan Ningsih, “Toleransi 

Nasaruddin Umar Sebagai Solusi Menanggulangi 
Radikalisme Atas Nama Agama.” 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

227 
 

sesama.34 Karena kesalehan adalah inti dari 
hokum Islam, ini menunjukkan bahwa 
tasawuf adalah cara hidup spiritual dengan 
implikasi praktis baik bagi individu maupun 
masyarakat. 

Di sinilah kebutuhan tasawuf di 
abad kedua puluh satu menjadi nyata. Di 
mana gagasan kebenaran ilmiah tidak 
hanya didasarkan pada koneksi, koherensi, 
dan pragmatisme, tetapi juga pada prinsip-
prinsip spiritual-Ketuhanan. Sederhananya, 
asal-usul penyelidikan ilmiah dan inovasi 
teknologi tidak terbatas pada bidang logis 
dan empiris tetapi juga meluas ke bidang 
metafisik dan esoterik.35 

Menurut Nasaruddin Umar, 
pengelompokan tasawuf ke dalam kategori 
seperti moral, amali, atau filsafat justru 
mempersempit maknanya. Hakikat tasawuf 
adalah proses penyucian diri dari pengaruh 
materialisme menuju perenungan spiritual 
yang mendalam. Karena itu, tasawuf 
modern menolak praktik sufi yang menjauh 
dari kehidupan sosial, dan justru 
mendorong keterlibatan aktif dalam 
masyarakat. 

Bagi Nasaruddin Umar, tasawuf 
modern memiliki dampak luas dalam ranah 
ekonomi, politik, dan sosial, dengan 
menekankan keseimbangan antara spiritual 
dan material, syariat dan hakikat, individu 
dan masyarakat. Tujuan akhirnya adalah 
terciptanya keselarasan, kedamaian, dan 
keseimbangan hidup di tengah dunia 
modern. 
2. Transformasi Tasawuf Menurut 

Nasaruddin Umar 

 
34 M Anzaikhan, “Pemahaman Pluralistas 

Ulama Dayah Dan Dampaknya Terhadap 
Pemikiran Islam Di Aceh,” Abrahamic Religions 1, 
no. 2 (2021): 17, 
http://dx.doi.org/10.22373/arj.v1i2.11214. 

35 Muhammad Zainal Abidin, “Filsafat 
Ilmu-Ilmu Keislaman Integralistik: Studi 
Pemikiran Kuntowijoyo,” Jurnal Ilmiah Ilmu 
Ushuluddin 13, no. 2 (6 April 2016): 119–34, 
https://doi.org/10.18592/jiu.v13i2.726. 

Tasawuf dianggap sulit dipahami 
secara logis, sehingga tak heran bila 
seseorang yang berpikir rasional merasa 
kesulitan untuk memahaminya. Sebagai 
sebuah ilmu, tasawuf dianggap lebih pasif 
ketika dinikmati atau dipersonalisasikan, 
menandakan bahwa pemahaman tasawuf 
hanya mungkin terjadi apabila seseorang 
telah mengalami langsung dalam 
kehidupannya. Kendati seringkali sulit 
dipahami oleh mereka yang belum 
merasakannya sendiri.36  

Menurut Nasaruddin Umar, tasawuf 
diibaratkan seperti oksigen tidak berwarna 
dan tidak memerlukan pertentangan 
dengan aspek rasional. Tasawuf sejalan 
dengan akal manusia karena 
menggabungkan olah nalar dan olah batin 
untuk menemukan kebenaran hakiki. 
Melalui introspeksi, ibadah, dan 
pengembangan akhlak, tasawuf menjadi 
jalan menuju cinta dan kedekatan dengan 
Allah. 

Ia menekankan pentingnya 
keseimbangan antara akal dan batin, 
karena tasawuf berperan melengkapi 
fikih, bukan menentangnya. Secara 
historis, dimensi spiritual Islam telah 
lebih dahulu ditekankan sebelum aspek 
hukum. Oleh karena itu, pemahaman 
agama yang utuh harus mencakup fikih 
dan spiritualitas agar tidak kaku dan 
lebih mendalam. 

Dalam konteks modern, tasawuf 
tidak lagi bermakna pengasingan diri 
seperti masa klasik, melainkan keterlibatan 
aktif dalam kehidupan sosial. Tasawuf 
modern menumbuhkan nilai ketaatan, 
ketakwaan, keikhlasan, dan pengabdian 
kepada Allah, sejalan dengan pandangan Al-
Junaid bahwa tasawuf adalah upaya 
mensucikan hati dan mendekatkan diri 

 
36 Nasaruddin Umar. (2014). Tasawuf 

Modern (Jalan Mengenal Dan Mendekatkan 

Diri Kepada Allah SWT. Republika. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705
http://dx.doi.org/10.22373/arj.v1i2.11214


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

228 
 

pada kesucian rohani.37 Pada awal 
kemunculannya, tasawuf bertujuan suci 
untuk memperbaiki budi pekerti dan 
karakter, tanpa memerlukan atribut lahiriah 
seperti pakaian khusus, pengasingan diri, 
atau hubungan langsung dengan guru. 

Dalam perkembangannya, 
tasawuf modern berupaya 
mengintegrasikan spiritualitas ke dalam 
kehidupan sehari-hari dalam pekerjaan, 
keluarga, dan masyarakat sehingga 
nilai-nilai sufistik tidak terpisah dari 
realitas sosial. Meskipun berbeda dari 
bentuk klasiknya, tasawuf modern tetap 
berpegang pada prinsip dasar seperti 
ketaatan, ketakwaan, keikhlasan, dan 
pengabdian kepada Allah. 

Tasawuf modern menekankan 
pentingnya peran sosial dan moral, 
termasuk tanggung jawab untuk 
membangun kehidupan yang adil, menjaga 
bumi, dan membela kaum lemah (dhu’afa). 
Melalui pendekatan ini, tasawuf berfungsi 
sebagai jalan pembinaan akhlak universal 
mengajarkan kebaikan bahkan kepada 
pelaku ketidakadilan agar mereka kembali 
ke jalan yang benar.38 Tasawuf modern 
menekankan sikap ihsan berbuat baik 
kepada Allah dan sesama manusia — 
dengan menjaga keseimbangan antara 
spiritualitas dan kehidupan sosial.  

Di tengah era rasionalitas modern, 
tasawuf tetap menegaskan pentingnya 
pengalaman batin dan pencarian kebenaran 
spiritual. Kebahagiaan dunia dan akhirat 
dicapai melalui ibadah, akhlak sosial, dan 
harmoni dengan lingkungan. Kalangan 
kelas menengah santri di Indonesia menjadi 
representasi nyata dari semangat ini: 
mereka memahami Islam bukan sekadar 
aturan formal, tetapi jalan menuju 

 
37 Athoullah Ahmad. (1985). Diktat Ilmu 

Akhlak dan Ilmu Tasawuf. Fakultas Syariah IAIN 
Sunan Gunung Djati, 

38 Athoullah Ahmad. (1985). Diktat Ilmu 
Akhlak dan Ilmu Tasawuf. Fakultas Syariah IAIN 
Sunan Gunung Djati, 

kebahagiaan yang holistik.39 Banyak orang 
kini mempelajari tasawuf karena menyadari 
pentingnya dimensi spiritual Islam di 
samping fikih dan aqidah. Mereka yang 
telah mapan secara ekonomi 
mempraktikkan tasawuf dengan berbagi 
kepada sesama, menciptakan harmoni 
sosial antara kaya dan miskin. 

Tasawuf modern bersifat inklusif 
dan adaptif, tidak lagi terbatas pada 
kategori klasik, melainkan dapat 
diamalkan oleh semua lapisan 
masyarakat sesuai kebutuhan dan 
zamannya.40 Tidak hanya berfokus pada 
dimensi spiritualitas, Tasawuf modern 
juga aktif berkontribusi dalam 
perbaikan sosial masyarakat yang 
mengalami krisis. Berbeda dengan 
Tasawuf klasik yang cenderung menjauh 
dari kontak sosial, Tasawuf modern 
berinteraksi dan berkontribusi aktif 
untuk memperbaiki kondisi sosial 
masyarakat.41  

Tasawuf modern menekankan 
praktik ihsan yang bersifat konkret dan 
langsung terkait dengan kehidupan 
sosial dan masyarakat. Berbeda dengan 
Tasawuf klasik yang lebih fokus pada 
hubungan individu dengan Allah, 
Tasawuf modern menekankan 
pentingnya integrasi spiritualitas 
dengan tindakan nyata untuk perbaikan 
sosial. Keseimbangan antara 

 
39 Nasaruddin Umar. (2014). Tasawuf 

Modern (Jalan Mengenal Dan Mendekatkan 

Diri Kepada Allah SWT. Republika. 
40 Sokhi Huda. (2017). Karakter Historis 

Sufisme Masa Klasik Modern dan Kontemporer. 

Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam, 

7(1). 

41 Dickson, W. R. (2022). Sufism and 

Shari‘a: Contextualizing Contemporary Sufi 

Expressions. Religions, 13(5). 

https://doi.org/10.3390/rel13050449 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

229 
 

kebahagiaan dunia dan akhirat menjadi 
fokus dalam praktik ihsan dan ibadah 
dalam Tasawuf modern. 
3. Keseimbangan Dimensi Lahiriyah Dan 

Batiniyah Dalam Tasawuf 
Tasawuf menekankan 

pengembangan spiritual melalui penyatuan 
antara akal rasional dan kesadaran rohani. 
Melalui praktik dzikir, meditasi, dan 
introspeksi diri, seorang sufi berupaya 
mendekatkan diri kepada Allah serta 
menumbuhkan sifat rendah hati, sabar, 
syukur, dan pengendalian diri. Nilai-nilai ini 
menuntun manusia menjaga keseimbangan 
antara kehidupan duniawi dan spiritual, 
sehingga hidup menjadi bermakna dan 
berorientasi pada tujuan Ilahi. 

Dalam pandangan tasawuf, 
kekayaan duniawi boleh dicari, tetapi tidak 
dijadikan tujuan utama. Kekayaan sejati 
adalah kepuasan batin yang lahir dari 
kesadaran spiritual. Orang miskin yang 
merasa cukup menunjukkan kedalaman 
rohani, sementara orang kaya yang tak 
pernah puas menggambarkan keterikatan 
pada dunia yang mengaburkan nilai 
spiritual. 

Tasawuf memandang kehidupan 
sebagai perjalanan menyeluruh yang 
melibatkan aspek sosial, intelektual, dan 
batiniah. Dengan mengintegrasikan logika 
dan spiritualitas, seseorang menjalani hidup 
dengan kesadaran mendalam, bukan 
sekadar secara mekanis. 

Dalam Islam, keseimbangan antara 
dimensi lahiriah (syariat) dan batiniah 
(tasawuf) sangat ditekankan. Dimensi 
lahiriah mengatur ibadah, etika, dan 
hukum, sementara dimensi batiniah 
memperdalam hubungan spiritual dengan 
Allah. Tujuan akhir manusia untuk kembali 
kepada-Nya menuntut keharmonisan antara 
kedua dimensi ini. Dengan memahami dan 
mengamalkan fikih serta tasawuf secara 
seimbang, manusia dapat mencapai 
pandangan hidup yang utuh dan hubungan 

yang harmonis dengan Tuhan serta 
sesamanya.42 

Tasawuf modern menekankan 
konsep ihsan konkret, yakni penerapan nilai 
spiritual dalam kehidupan sosial, politik, 
dan kemasyarakatan. Menurut Nasaruddin 
Umar, masyarakat modern yang cenderung 
sekuler tetap memerlukan tasawuf sebagai 
dasar moral dan spiritual agar amal 
diterima oleh Tuhan. Dalam politik, nilai-
nilai sufistik seperti keikhlasan, amanah, 
dan muraqabah dapat mencegah korupsi 
karena pelaku merasa diawasi oleh Allah, 
bukan hanya lembaga hukum. 

Tasawuf tidak berarti menjauh dari 
dunia, melainkan berperan aktif secara 
spiritual dalam kehidupan publik, termasuk 
politik, tanpa kehilangan nilai-nilai 
batiniah. Dalam konteks Indonesia, tasawuf 
modern menjadi panduan untuk menjaga 
keseimbangan antara dunia dan akhirat, 
serta membangun kehidupan yang 
harmonis, beretika, dan berkeadaban sesuai 
ajaran Islam. 
4. Mahabbah Sebagai Jalan Spritualitas 

Dalam tasawuf konsep Mahabbah 
menjadi wilayah khusus yang telah banyak 
dibahas oleh berbagai sufi, mulai dari sufi 
klasik hingga konsep tasawuf mengalami 
tranformasi modern, sebut saja Rabiah al-
Adawiyah, al-Qusyairi, al-Ghazali, 
Jalaluddin Rumi. Sedangkan untuk tasawuf 
modern yaitu Buya Hamka, Syekh Zulfiqar 
Ahmad, dan juga Nasaruddin Umar. 

Mahabbah secara etimologi adalah 
bentuk masdar dari kata yang mempunyai 
tiga arti yaitu; a) melazimi dan tetap, b) Biji 
sesuatu dari yang memiliki biji, c) sifat 
keterbatasan.43 Mahabbah (cinta) memiliki 
tiga makna dasar. Pertama, kebiasaan 
terhadap sesuatu menumbuhkan keakraban 

 
42 Komarudin, D. (2019). KONSEP 

TASAWUF MODERN DALAM PEMIKIRAN 
NASARUDDIN UMAR. Syifa Al-Qulub, 3(2),
 96–
111.https://doi.org/10.15575/saq.v3i2.3535 

43 Zakariyah, A. al-H. A. ibn F. ibn. 
(1991). Mu’jam al-Maqayis al-Lugah. Dar al-Fikr. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

230 
 

yang menjadi awal lahirnya cinta. Kedua, 
seperti biji bagi tumbuhan, mahabbah 
adalah benih kehidupan yang memberi 
semangat dan dorongan untuk mencapai 
yang dicintai. Ketiga, manusia sebagai 
subjek cinta memiliki keterbatasan, 
sehingga memerlukan bantuan Sang 
Pemilik Cinta sejati, Allah SWT. 

Secara terminologis menurut 
Webster, mahabbah berarti: 
a) keridaan Tuhan kepada manusia, 
b) keinginan manusia untuk menyatu 
dengan Tuhan, dan 
c) perasaan bakti serta persahabatan 
antarindividu.44  

Menurut Ibn Miskawaih, 
mahabbah (cinta) adalah fitrah manusia 
untuk bersatu dengan yang lain dan 
menjadi sumber persatuan. Ia 
membedakan dua jenis cinta:Hewani, 
berorientasi pada kesenangan jasmani 
dan bersifat haram. Spiritual, 
berorientasi pada kebaikan dan 
membawa pada kebahagiaan ilahi. 
Dalam tasawuf, mahabbah merupakan 
salah satu tingkatan spiritual tertinggi, 
yaitu cinta Ilahi tanpa pamrih 
(unconditional love).  

Cinta kepada Allah melahirkan 
kasih kepada seluruh makhluk sebagai 
refleksi keindahan-Nya, sebagaimana 
diajarkan oleh sufi seperti Rabi‘ah al-
‘Adawiyyah dan Rumi. 

Menurut Nasaruddin Umar, 
mahabbah terbagi dua: Cinta Ilahi, cinta 
murni kepada Allah. Cinta kepada 
makhluk, cinta universal yang 
menebarkan kasih sayang kepada 
sesama. Cinta sejati tidak bergantung 
pada objek, melainkan bersumber dari 
hati yang dipenuhi kesadaran Ilahi. 

 
44 Webster, N. (1980). Webster’s 

Twentieth Century Dictionary of English Langue. 
William Calling Publisher’s Inc. 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم mencontohkan mahabbah 
sejati saat tetap mendoakan penduduk 
Thaif yang menyakitinya. Dengan 
demikian, mahabbah bukan hanya nilai 
spiritual, tetapi juga etika sosial yang 
menumbuhkan kasih, toleransi, dan 
perdamaian dalam kehidupan manusia 
Cinta kepada makhluk, cinta universal 
yang menebarkan kasih sayang kepada 
sesama.  

Cinta sejati tidak bergantung 
pada objek, melainkan bersumber dari 
hati yang dipenuhi kesadaran Ilahi. 
Rasulullah صلى الله عليه وسلم mencontohkan mahabbah 
sejati saat tetap mendoakan penduduk 
Thaif yang menyakitinya. 
Dengan demikian, mahabbah bukan hanya 
nilai spiritual, tetapi juga etika sosial yang 
menumbuhkan kasih, toleransi, dan 
perdamaian dalam kehidupan manusia.45 
5. Tasawuf sebagai Jalan Pembersihan 

Jiwa (Tazkiyatun Nafs) 
Tasawuf adalah ajaran Islam yang 

menekankan pembersihan jiwa (tazkiyatun 
nafs) sebagai jalan menuju kedekatan 
dengan Allah. Proses ini dilakukan melalui 
mujahadah (melawan hawa nafsu), 
muhasabah (introspeksi diri), riyadhah 
(latihan spiritual), dan muraqabah (merasa 
diawasi Allah), hingga mencapai nafs al-
muthma’innah—jiwa yang tenang dan 
tenteram. 

Menurut Prof. Dr. Nasaruddin 
Umar, tasawuf tidak hanya bertujuan 
mendekatkan diri kepada Tuhan, tetapi juga 
membentuk insan kamil (manusia 
paripurna) yang seimbang lahir batin. 
Tasawuf sejati bersifat aktif dan sosial, 
menjadi solusi atas krisis moral dan 
spiritual modern, serta menumbuhkan 

 
45 Aswaja Tube. (2016). KH. Nasaruddin 

Umar - Konsep Cinta (Mahabbah) dalam 
Tasawuf. ww.youtube.com. 
https://www.youtube.com/watch?v=b0TH07_dB
Lk&t=116s 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705
http://www.youtube.com/watch?v=b0TH07_dBLk&t=116s
http://www.youtube.com/watch?v=b0TH07_dBLk&t=116s


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

231 
 

harmoni antara manusia, Tuhan, dan 
alam.46 

Tasawuf juga berfungsi sebagai jalan 
kedamaian dan kepekaan sosial. Jiwa yang 
bersih tidak akan mudah dikuasai oleh 
kebencian, keserakahan, atau fanatisme. 
Oleh karena itu, tasawuf yang diajarkan 
oleh Nasaruddin Umar tidak hanya bersifat 
individualistik, tetapi juga sosial-
transformatif: membawa perubahan pada 
diri sendiri sekaligus pada masyarakat 
sekitar. 
6. Tasawuf dan Kesetaraan Gender 

Nasaruddin Umar memandang 
tasawuf sebagai dimensi utama Islam yang 
mendorong kesetaraan gender, di mana 
kemuliaan manusia diukur bukan dari jenis 
kelamin, tetapi dari kebersihan hati dan 
kedekatan dengan Allah (taqarrub ilallah). 
Ia menegaskan bahwa tradisi tasawuf klasik 
telah menempatkan perempuan setara 
secara spiritual, sebagaimana teladan 
Rabi‘ah al-‘Adawiyah. 

Melalui Tasawuf Wasathiyah, 
Nasaruddin Umar menghubungkan 
spiritualitas klasik dengan realitas modern. 
Tasawuf hadir sebagai penyeimbang arus 
liberalisme, sekularisme, dan hedonisme, 
sekaligus menjadi penawar kekosongan 
batin manusia urban. Sejalan dengan 
pandangan Hossein Nasr, ia melihat 
tasawuf sebagai jalan untuk mengembalikan 
keseimbangan moral, spiritual, dan 
kemanusiaan di era modern.47  

Modernitas perkotaan memang 
membawa kemajuan, namun juga 
menimbulkan krisis psikologis dan spiritual 
yang tidak mampu dijawab oleh 

 
46 Nasaruddin Umar, “Tasawuf Sebagai 

Filsafat Hidup”, dalam Jurnal Istiqlal, Vol. 15, No. 
2, 2007, hlm. 45–46. 

47 Baharuddin, M. Anzaikhan Khan, dan 
Zulkarnain, “Dampak Pandemi Covid-19 Bagi 
Komunikasi Publik dan Politik: Studi Deskriptif 
Pentingnya Syiar Dakwah dalam Keluarga,” AL-
HIKMAH: Media Dakwah, Komunikasi, Sosial 
dan Budaya 12, no. 2 (31 Desember 2021): 114–
28, https://doi.org/10.32505/hikmah.v12i2.3595. 

pengetahuan Barat. Kehidupan modern 
yang materialistik membuat manusia 
kehilangan kedalaman berpikir dan makna 
hidup. Dalam situasi ini, tasawuf hadir 
sebagai jalan pemulihan keseimbangan 
antara dimensi material dan spiritual. 
Melalui pendekatan batiniah, tasawuf 
membantu manusia modern menemukan 
kembali hakikat kemanusiaan dan makna 
ibadah yang sejati bukan sekadar ritual 
lahiriah, tetapi penyembahan yang lahir 
dari kesadaran dan kedekatan dengan 
Tuhan.48  

Di era posmodern, muncul 
kesadaran akan kekosongan spiritual akibat 
dominasi peradaban Barat yang 
mengabaikan nilai agama. Dalam konteks 
ini, Tasawuf Wasathiyah hadir sebagai jalan 
tengah yang menanamkan kehidupan 
dinamis, kreatif, seimbang, toleran, dan 
berakhlak. Pendekatan ini menekankan 
silaturahmi, istiqamah, dan pengabdian 
kepada Allah, sejalan dengan gagasan 
Mohammed Arkoun tentang kemajuan 
umat Islam yang tetap berakar pada nilai 
keagamaannya. 

Sementara itu, Urban Sufisme 
merupakan bentuk tasawuf kontemporer di 
lingkungan perkotaan yang menggabungkan 
spiritualitas tradisional dengan realitas 
modern. Ia bersifat inklusif, kontekstual, 
dan kreatif, serta memperluas peran sufi ke 
ranah publik—melalui seni, pendidikan, 
komunitas, dan ekonomi sosial. Urban 
Sufisme berfungsi sebagai agen 
transformasi sosial, menawarkan solusi 
holistik terhadap krisis spiritual, psikologis, 
dan sosial masyarakat modern. 

Pemikiran Arkoun dan Fethullah 
Gulen memiliki kesamaan dalam 
mendorong toleransi, dialog, dan 
pendidikan spiritual modern. Gerakan 

 
48 Muhammad Ansor, “Berebut Paling 

Saleh: Kontestasi Orang Yasin Dan Orang 

Sunnah Di Sidodadi Kabupaten Aceh Tamiang,” 

dalam ICIS XII Sunan Ampel (Surabaya, 2016), 

25. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

232 
 

Hizmet yang digagas Gulen mengajarkan 
cinta melalui pendidikan, menumbuhkan 
toleransi lewat dialog, serta 
mengintegrasikan Islam dan sains secara 
harmonis. Dengan demikian, Tasawuf 
Wasathiyah, Urban Sufisme, dan gagasan 
Gulen sama-sama berupaya membangun 
masyarakat beragama yang terbuka, 

berilmu, dan berkeadaban..49 
Gerakan Tasawuf Wasathiyah 

bertujuan melahirkan generasi emas yang 
adaptif, penuh cinta, dan hidup rukun 
melalui sintesis antara Islam, ilmu modern, 
cinta, toleransi, dan pelayanan kemanusiaan 
(hizmet). Tasawuf ini menekankan 
moderasi, spiritualitas aktif, serta 
keseimbangan antara dunia dan akhirat. 
Persamaan antara pemikiran tasawuf 
Nasaruddin Umar dan urban sufisme 
terletak pada enam aspek utama: Intinya, 
baik tasawuf Nasaruddin Umar maupun 
urban sufisme sama-sama menekankan 
integrasi spiritual dan praktis, toleransi, 
kesadaran sosial, serta transformasi diri 
melalui praktik kontemplatif seperti zikir 
dan meditasi. Keduanya tetap relevan 
dengan tantangan generasi modern, 
menjadikan tasawuf sebagai jalan hidup 
spiritual yang inklusif, dinamis, dan 
aplikatif dalam kehidupan kontemporer 
Kesimpulan 

Pemikiran tasawuf Nasaruddin 
Umar tetap relevan bagi masyarakat urban 
karena mampu menjembatani spiritualitas 
dan kehidupan sosial. Pertama, tasawuf 
modern yang digagasnya menekankan 
keseimbangan antara dimensi batin (ihsan) 
dan sosial (akhlak, dialog, pemberdayaan), 
menjadikan tasawuf sebagai energi sosial 
yang memperkuat solidaritas masyarakat. 
Kedua, prinsip moderasi (wasathiyah) dan 

 
49 U Kusoy Anwarudin, “Analisis 

Implementasi Pendidikan Islam Wasathiyah 
dalam Mengembangkan Pemikiran Holistik 
Mahasiswa,” Jurnal At-Tadbir : Media Hukum 
dan Pendidikan 30, no. 2 (2020): 113–28, 
https://doi.org/10.52030/attadbir.v30i2.60. 

keterbukaan dialog membuatnya sesuai 
dengan konteks kota yang plural dan 
multikultural, menumbuhkan toleransi dan 
inklusivitas lintas agama. Ketiga, 
pemikirannya menjawab tantangan modern 
seperti individualisme dan materialisme 
melalui pencerahan batin yang berorientasi 
sosial. Dengan demikian, tasawuf 
Nasaruddin Umar bukan sekadar teori 
akademik, tetapi tawaran praktis bagi 
pembentukan masyarakat urban yang 
berkeadaban, religius, dan harmonis di 
tengah arus modernitas. 
Daftar Pustaka 
Hossein Nasr Seyyed. “Problematika Krisis 

Spiritual Manusia Kontemporer”. 
Yogyakarta: DIVA Press. 2022. 

Nataatmadja Hidayat. “Krisis Manusia 
Modern”. Surabaya: Al Ikhlas. 1994. 

Levine Peter. “Nietzsche: Krisis Manusia 
Modern”, Diterjemahkan oleh 
Ahmad Sahidah, Cetakan ke- 1. 
Yogyakarta: IRCiSoD. 2002. 

Frager Robert. “Obrolan Sufi untuk 
Transpormasi Hati, Jiwa, dan 
Ruh”. Diterjemahkan dari Sufi 
Talks: Teaching of American Sufi 
Sheikh, Oleh Hilmi Akmal. Jakarta: 
Zaman. 2013. 

Mz Labib.“Memahami Ajaran Tashawwuf”. 
Surabaya: Tiga Dua. 2000. 
Mulyati Sri. “Tasawuf Nusantara: 

Rangkaian Mutiara Sufi 
Terkemuka”. Jakarta: kencana. 
2006. 

Ismail Asep Usman.“Apakah Wali Itu Ada?” 
. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 
2005. 

Wahyuni Muhamad Nafis. “Cak Nur, Sang 
Guru Bangsa - Biografi Pemikiran 
Prof. Dr. Nurcholish Madjid”. 
Kompas Penerbit Buku. 2015. 

Syakur Buya Yasin. “Berbagi kebahagiaan: 
Mengenal Maqam-maqamTasawuf”, 
Cet. 1 .Tangerang Selatan: Pustaka 
Iman. 2021. 

 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705
https://www.gramedia.com/author/author-seyyed-hossein-nasr
https://ebooks.gramedia.com/id/buku/penulis/muhamad-wahyuni-nafis


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

233 
 

Anwar Rusydie.“Tokoh Peradaban, Gus 
Baha: Embun Kesejukan Islam di 
Padang Gersang”. Jakarta: Laksana. 
2019.   

Arrazy Hasyim. “Teologi Sufisme 
Nusantara: Kajian atas Naskah-
naskah Tasawuf Nusantara Klasik”. 
Tangerang Selatan: Pustaka Iman. 
2023. 

Komaruddin Didin. “Konsep Tasawuf 
Modern dalam Pemikiran 
Nasaruddin Umar”. Fakultas UIN 
Sunan Gunung Djati, Bandung: Syifa 
al-Qulub, Jurnal Studi Psikoterapi 
Sufistik. 2019. 

Umar Nasaruddin. “Tasawuf Modern (Jalan 
Mengenal dan Mendekatkan Diri 
Kepada Allah SWT”. 
Jakarta:Republika. 2014. 

Halim Abdul Mahmud. Tasawuf di Dunia 
Islam. Bandung: CV Pustaka Setia. 
2002. 

Abu al-Qasim Abd al-KarimHawazin al-
Qusyairi al- Naisaburi.  Risalah 
Qusyairiyah, Sumber Kajian Ilmu 
Tasawuf .Judul asli, ar- Risālat al-
Qusyairiyyah fī Ilmi al-Tashawwuf, 
Peny. Umar Faruq, Ed. Achmad 
Ma‘ruf Ansrori. Jakarta: Pustaka 
Amani. 2002. 

Abu al-Wafa al-Ghanimi al-Taftazani, Sufi 
dari Zaman ke Zaman,Penj: Ahmad 
Rofi‘ Utsmani dari Judul Asli 
Madkhal ila at-Tashawwuf al-Islâm. 
Bandung: Pustaka. 1997. 

Basiyuni Ibrahim, Nasya‟at at- Tashawwuf 
al-Islami,(Mesir: Daar al- Ma‘arif ,tt) 

Salim Bahreisy, Terjemah al-Hikam. 
Surabaya: Balai Buku. 1980. 

Tasmara Toto, Kecerdasan Ruhaniah; 
(Transcentental 
Intelligence);Membentuk 
Kepribadian yang Bertanggung 
Jawab, Profesional, dan Berakhlak, ( 
Jakarta: Gema Insani. 2001. 

Mujtaba Sayyid Musawi Lari, Meraih 
Kesempurnaan Spiritual, (Bandung 
: Pustaka Hidayah, 1999. 

Ian Marshall dan Danah Zohar, SQ, 
Bandung: Mizan , 2001. 

Sulaiman Umar Al-Asyqar, Ciri-ciri 
Kepribadian Muslim, Jakarta; PT. 
Raja Grafindo Persada, 1996. 

al-Qardhawi Yusuf, Islam Peradaban Masa 
Depan Jakarta Timur : Pustaka al-
Kautsar, 1995. 

Nasution Harun, Filsafat dan Mistisisme 
dalam Islam, Jakarta: Bulan 
Bintang, 1978. 

 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

