PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ /ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiq
E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Pemikiran Tasawuf Nasarudin Umar dan Relevansinya
bagi Kehidupan Masyarakat Urban

Syarif Hidayatullah
Universitas Islam Negeri Fatmawati Sukarno
hidayatullah.syarifii02@gmail.com

Abstract: This study explores Nasaruddin Umar’s modern Sufi thought, emphasizing wasathiyah
(moderation), contextual spirituality, and the integration of inner ethics with social engagement.
Rejecting escapist mysticism, Umar promotes practical Sufism that harmonizes spiritual consciousness
(thsan) with social transformation. Using a library research approach based on his work Tasawuf
Modern, the study finds that Umar’s Sufism addresses urban issues such as alienation, materialism, and
social disconnection by fostering inner peace, tolerance, interfaith dialogue, and community
empowerment through religious institutions. Ultimately, his thought represents a model of practical and
socially relevant Sufism for contemporary urban life.

Keywords: Modern Sufism, Nasaruddin Umar, urban society, public religiosity, social cohesion.

Abstrak: Artikel ini mengkaji pemikiran tasawuf modern Nasaruddin Umar yang menekankan moderasi
(wasathiyah), relevansi sosial, dan etika spiritual dalam kehidupan modern. Menolak tasawuf yang
bersifat eskapistis, Umar menawarkan sufisme praktis yang menggabungkan dimensi batin (ithsan)
dengan transformasi sosial. Melalui studi pustaka terhadap karya Tasawuf Modern dan referensi terkait,
penelitian ini menemukan bahwa pemikiran Umar relevan dalam menjawab tantangan masyarakat urban
seperti alienasi, materialisme, dan disintegrasi sosial. Tasawuf menjadi sarana menumbuhkan
ketenangan batin, memperkuat etika sosial dan toleransi, serta mendorong peran masjid sebagai pusat
pemberdayaan masyarakat. Dengan demikian, tasawuf Umar merepresentasikan paradigma sufisme
praktis yang relevan bagi kehidupan urban kontemporer.

Kata kunci: Tasawuf modern, Nasaruddin Umar, masyarakat urban, religiositas publik, kohesi sosial.

Pendahuluan

Kehidupan = masyarakat  urban
dewasa ini menghadapi berbagai tantangan
yang tidak ringan. Pertumbuhan kota besar
yang pesat membawa serta modernisasi dan
globalisasi, tetapi juga menimbulkan
problem baru yang memengaruhi dimensi
psikologis, sosial, dan spiritual manusia.
Fenomena kecepatan hidup (acceleration of
life), individualisme, polarisasi sosial, dan
meningkatnya stres psikologis merupakan
realitas yang semakin nyata dirasakan
warga kota.! Dinamika ini menimbulkan

1 Zygmunt Bauman, Liquid Modernity
(Cambridge: Polity Press, 2000), hlm. 22—-30.

gejala alienasi, keterputusan relasi sosial,
serta meningkatnya rasa kesepian di tengah
keramaian kota.2 Kota yang seharusnya
menjadi ruang bertemunya berbagai potensi
justru kerap menghadirkan fragmentasi
sosial yang mereduksi solidaritas dan kohesi
antarindividu.

Dalam konteks ini, kebijakan
keagamaan formal seringkali belum
sepenuhnya mampu menjawab kebutuhan
batiniah masyarakat urban. Orientasi legal-

2 Anthony Giddens, Modernity and Self-
Identity: Self and Society in the Late Modern Age
(Stanford: Stanford University Press, 1991), hlm. 175—
180.

219


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705
mailto:hidayatullah.syarif1102@gmail.com

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

formal yang menekankan aspek normatif
agama, seperti regulasi ibadah dan fatwa
keagamaan, memang  penting bagi
keteraturan sosial. Namun, pendekatan
tersebut cenderung abai terhadap keresahan
batiniah warga kota yang merindukan
keseimbangan spiritual dan makna hidup
yang lebih mendalam.3 Masyarakat urban
tidak hanya membutuhkan petunjuk
hukum, tetapi juga bimbingan spiritual yang
dapat mengharmonikan dimensi religiusitas
dengan kompleksitas kehidupan modern.

Di tengah tantangan tersebut,
tasawuf muncul sebagai alternatif yang
relevan. Tasawuf, dalam tradisi Islam klasik,
sering dipandang sebagai jalan menuju
kesalehan individual melalui praktik zuhud,
khalwat, dan mujahadah. Namun, dalam
perkembangannya, tasawuf mengalami
transformasi menjadi tasawuf sosial yang
menekankan keseimbangan antara dimensi
batin dan realitas sosial.4 Dengan cara ini,
tasawuf dapat berperan sebagai sarana
untuk menghadirkan ketenangan batin,
memperkuat ikatan sosial, sekaligus
menjadi sumber etika publik yang
menuntun umat dalam menghadapi krisis
spiritualitas modern.

Salah satu tokoh penting yang
mengusung gagasan tasawuf modern di
Indonesia adalah Nasaruddin Umar.
Sebagai cendekiawan Muslim, pemimpin
agama, dan tokoh publik, ia memposisikan
tasawuf bukan hanya sebagai laku spiritual
personal, tetapi juga sebagai kerangka
pemikiran yang kontekstual dengan
problem masyarakat kontemporer. Melalui
karya-karya akademiknya, ia menawarkan
pendekatan tasawuf yang moderat, inklusif,
dan terbuka terhadap dialog lintas budaya

3 Azyumardi Azra, Islam Substantif (Bandung:
Mizan, 2000), hlm. 55-58.

4 Haidar Bagir, Reformasi Sufistik: Tasawuf
Sosial dalam Kehidupan Modern (Bandung: Mizan,
2018), hlm. 13—19.

serta agama.s Pandangannya
menggarisbawahi bahwa tasawuf tidak
boleh terjebak dalam eksklusivisme tarekat,
tetapi harus hadir dalam ruang publik
sebagai energi spiritual yang mencerahkan.
Relevansi pemikiran Nasaruddin Umar
semakin kuat apabila dikaitkan dengan
profil dan kiprah kepemimpinannya.
Sebagai Imam Besar Masjid Istiqlal,
ia memainkan peran strategis dalam
membangun Islam yang ramah, moderat,
dan berkeadaban di jantung ibu kota
negara. Sebagai akademisi, ia menulis dan
mengajar dengan perspektif kritis sekaligus
transformatif, menghubungkan warisan
Islam klasik dengan kebutuhan masyarakat
modern. Sementara dalam  birokrasi
keagamaan, pengalamannya sebagai pejabat
Kementerian Agama  memperlihatkan
upayanya menjembatani antara regulasi
negara dan kebutuhan spiritual umat.°
Peran-peran  tersebut memperlihatkan
bahwa pemikirannya bukan sekadar teori,
tetapi juga praksis yang memberi kontribusi
nyata bagi wacana keagamaan publik.
Dengan demikian, kajian terhadap
pemikiran tasawuf Nasaruddin Umar
menjadi relevan dalam rangka
menghadirkan solusi atas problem spiritual
dan sosial masyarakat urban. Melalui
pendekatan tasawuf yang moderat dan
kontekstual, ia menawarkan kerangka
spiritual-sosial yang dapat memperkuat
kohesi sosial, menumbuhkan inklusivitas,
serta meningkatkan kualitas religiositas
publik di tengah kompleksitas kehidupan
perkotaan. Kajian ini penting bukan hanya
untuk memperkaya khazanah akademik
Islam kontemporer, tetapi juga untuk
menjawab kebutuhan praktis masyarakat

5 Nasaruddin Umar, Tasawuf Modern: Jalan
Pencerahan Spiritual di Era Global (Jakarta:
Prenadamedia, 2019), hlm. 14—20.

6 Tim Redaksi Istiglal, Biografi Singkat Prof. Dr.
KH. Nasaruddin Umar (Jakarta: Masjid Istiqlal
Press, 2021), hlm. 7—9.

220


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

urban yang terus mencari keseimbangan
antara modernitas dan spiritualitas.
Rumusan Masalah

Bagaimana relevansi pemikiran
tasawuf  Nasaruddin Umar  dalam
menghadapi problem masyarakat urban,
seperti alienasi, individualisme, fragmentasi
sosial, dan krisis spiritual?
Tujuan Penelitian

Menganalisis relevansi pemikiran
tasawuf Nasaruddin Umar dalam menjawab
problem masyarakat urban, seperti alienasi,
individualisme, fragmentasi sosial, dan
krisis spiritual.
Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode
kualitatif dengan pendekatan studi pustaka
(library research). Pendekatan ini dipilih
karena fokus penelitian diarahkan pada
penelaahan pemikiran Nasaruddin Umar
mengenai tasawuf modern serta
relevansinya terhadap problematika
kehidupan masyarakat urban.”
1. Sumber Data

Sumber primer, yaitu karya-karya
Nasaruddin Umar yang secara eksplisit
membahas tasawuf dan spiritualitas, seperti
Tasawuf Modern: Jalan Pencerahan
Spiritual di Era Global serta karya lain yang
memuat gagasan sufistik dan relevansinya
bagi konteks sosial-keagamaan
kontemporer.8 Sumber sekunder, berupa
buku, artikel jurnal, laporan penelitian, dan
literatur akademik lain yang berkaitan
dengan kajian sufisme modern, pemikiran
Islam  kontemporer, dan  dinamika
masyarakat urban.?
2. Teknik Pengumpulan Data

7 John W. Creswell, Qualitative Inquiry and
Research Design: Choosing Among Five Approaches,
3rd ed. (Los Angeles: SAGE Publications, 2013), hlm.
45—47.

8 Nasaruddin Umar, Tasawuf Modern: Jalan
Pencerahan Spiritual di Era Global (Jakarta:
Prenadamedia, 2019), hlm. 14—20.

9 Haidar Bagir, Reformasi Sufistik: Tasawuf
Sosial dalam Kehidupan Modern (Bandung: Mizan,
2018), hlm. 25-29.

Data dikumpulkan melalui studi
dokumentasi, yakni menelaah, mencatat,
serta mengorganisasi berbagai literatur
yang relevan. Langkah ini dilakukan secara
sistematis untuk menemukan gagasan
utama Nasaruddin Umar mengenai tasawuf
modern, moderasi beragama, dan orientasi
sosial-spiritual.t©
3. Teknik Analisis Data

Analisis data dilakukan dengan
menggunakan analisis isi (content analysis).
Metode ini dipakai untuk mengidentifikasi
tema-tema kunci dalam pemikiran tasawuf
Nasaruddin Umar, lalu menafsirkan
relevansinya dalam konteks kehidupan
masyarakat urban. Analisis dilakukan
melalui tahapan reduksi data, kategorisasi,
interpretasi, dan penarikan kesimpulan.

4. Validitas Data

Untuk menjaga validitas, penelitian ini
menggunakan triangulasi sumber, yakni
membandingkan karya-karya Nasaruddin
Umar dengan pandangan akademisi lain
yang membahas tasawuf modern dan urban
sufism. Dengan demikian, diperoleh
pemahaman yang lebih komprehensif,
obyektif, dan dapat dipertanggungjawabkan
secara ilmiah.2
Pembahasan

Nasaruddin Umar lahir pada 23 Juni
1953 di Ujung-Bone, Sulawesi Selatan. Ia
tumbuh di Dusun Matajang dalam masa
sulit  pascakonflik Kahar  Muzakkar.
Ayahnya, H. Andi Muhammad Umar,
seorang guru dan pendiri Pondok Pesantren
Al-Ikhlas Ujung, sementara ibunya, Andi
Bunga Tungke, berusaha menopang
keluarga lewat usaha kecil seperti menenun
dan berdagang.

10 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian
Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017), hlm.
216—218.

11 Klaus Krippendorff, Content Analysis: An
Introduction to Its Methodology, 2nd ed. (Thousand
Oaks: SAGE Publications, 2004), hlm. 18—23

12 Norman K. Denzin dan Yvonna S. Lincoln,
Handbook of Qualitative Research (London: SAGE
Publications, 2005), hlm. 305—310

221


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Kakeknya, H. Muhammad Ali Daeng
Panturuh, adalah tokoh pendiri
Muhammadiyah di Sulawesi Selatan. Dari
keluarganya yang religius dan disiplin inilah
Nasaruddin mendapat dasar keilmuan dan
spiritualitas yang kuat. Ayahnya
menanamkan prinsip bahwa pesantren
adalah ladang keberkahan, bukan tempat
mencari uang nilai yang terus ia pegang
dalam hidupnya.

Nasaruddin menikah dengan Helmi
Halimatul Udhmah dan dikaruniai tiga
anak: Andi Nizar, Andi Rizal, dan Cantika
Najda. Ia dikenal sebagai sosok penyabar,
ramah, dan seorang ulama tasawuf yang
menjadikan spiritualitas sebagai pondasi
kesalehan pribadi dan sosial.

Dalam pandangannya, kelemahan
umat Islam terletak pada perpecahan dan
ekstremisme baik liberal maupun jumud.
Karena itu, ia menyerukan Islam yang
moderat, santun, dan mempersatukan.
Melalui kajian tasawufnya, Nasaruddin
berupaya menghadirkan kedamaian batin
dan kesejukan spiritual di tengah
kekeringan nilai-nilai religius masyarakat
modern.

Urban Sufisme / Tasawuf Perkotaan
1. Pengertian Masyarakat Urban

Masyarakat urban merujuk pada
kelompok sosial yang tinggal dan
beraktivitas di wilayah perkotaan dengan
karakteristik sosial, ekonomi, dan budaya
yang khas. Dalam kajian sosiologi,
masyarakat urban tidak hanya dilihat
sebagai komunitas berdasarkan lokasi
geografis, tetapi juga sebagai entitas sosial
dengan pola interaksi dan struktur sosial
yang berbeda dari masyarakat pedesaan.:s

Ciri utama masyarakat urban
meliputi kepadatan penduduk yang tinggi,
heterogenitas  sosial yang kompleks,
mobilitas sosial dan ekonomi yang dinamis,
serta interaksi sosial yang lebih bersifat

13 Soekanto, Soerjono. Sosiologi: Suatu
Pengantar. Jakarta: Rajawali Pers, 2012, hlm. 220.

impersonal dan fungsional.*4 Perbedaan ini
menyebabkan pola hubungan sosial yang
cenderung Dbersifat individualistik dan
pragmatis, dibandingkan dengan
masyarakat  tradisional yang  lebih
mengedepankan ikatan emosional dan
solidaritas komunal.

Menurut Louis Wirth, salah satu
tokoh klasik dalam sosiologi perkotaan,
masyarakat urban memiliki tiga
karakteristik pokok yaitu ukuran populasi
yang besar, kepadatan penduduk yang
tinggi, dan heterogenitas sosial. Ketiga
karakteristik ini berdampak pada pola
kehidupan masyarakat yang cenderung
lebih  individualistis, anonim, dan
terfragmentasi, serta memicu munculnya
berbagai fenomena sosial seperti alienasi
dan anomie.’s

Selain itu, masyarakat urban sering
kali mengalami proses sekularisasi dan
rasionalisasi dalam  berbagai  aspek
kehidupan, di mana nilai-nilai keagamaan
dan tradisional cenderung mengalami
pergeseran menuju orientasi yang lebih
duniawi dan rasional.’® Namun demikian,
kebutuhan manusia akan makna dan
spiritualitas tetap ada, sehingga dalam
masyarakat urban muncul berbagai bentuk
ekspresi spiritual dan keagamaan yang
adaptif terhadap kondisi modern, salah
satunya adalah urban sufisme.?”

2. Pengertian Urban Sufisme

Urban Sufisme merupakan

fenomena spiritualitas modern di kalangan

4 Parker, Simon. Urban Theory and the
Urban Experience. London: Routledge, 2004, hlm.
48.

15 Wirth, Louis. “Urbanism as a Way of
Life.” American Journal of Sociology, Vol. 44, No.
1(1938): 1—24.

16 Berger, Peter L. The Heretical
Imperative: ~ Contemporary  Possibilities  of
Religious Affirmation. New York: Anchor Press,
1980.

17 Howell, Julia Day. “Modernity and
Islamic Spirituality in Indonesia’s Urban Middle
Class.” Bijdragen tot de Taal-, Land- en
Volkenkunde, Vol. 158, No. 2/3 (2002): 307—-337.

222


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

masyarakat muslim perkotaan yang mencari
ketenangan batin di tengah kehidupan serba
cepat dan materialistis. Fenomena ini
muncul karena kekosongan spiritual akibat
tekanan pekerjaan dan gaya hidup modern.
Istilah ini diperkenalkan oleh Julia Day
Howell pada abad ke-20 setelah melakukan
studi antropologis tentang perkembangan
tasawuf di Indonesia. Ia melihat bahwa
tasawuf  menjadi = jembatan  antara
modernitas dan nilai-nilai spiritual Islam.
Pemikiran serupa juga dikemukakan oleh
Nurcholish Madjid (Cak Nur) yang
menekankan pentingnya spiritualitas Islam
agar mampu menyesuaikan diri dengan
kemajuan zaman.

Perkembangan urban sufisme di
Indonesia tampak dalam gerakan dan
komunitas seperti Paramadina, Tazkiya
Sejati, ICNIS, IIMAN, hingga para tokoh
seperti Aa Gym, Ustaz Yusuf Mansur, dan
Ustazah Halimah Alaydrus. Gerakan ini
bersifat terbuka, fleksibel, tidak berbaiat,
dan mengedepankan zikir, doa, serta kajian
spiritual tanpa ikatan tarekat formal.

Meski  demikian, para  ahli
mengingatkan bahwa fenomena ini dapat
terjebak dalam komersialisasi spiritual jika
tidak diarahkan dengan benar.6 Sementara
itu, Komaruddin Hidayat menjelaskan
empat alasan mengapa sufisme diminati
masyarakat urban: sebagai pencarian
makna  hidup, sarana  pencerahan
intelektual, terapi psikologis, dan bagian
dari tren keagamaan.

3. Klasifikasi Urban Sufisme

Tasawuf sebagai dimensi batin Islam
telah mengalami transformasi bentuk dan
praktik ketika memasuki ruang kehidupan
masyarakat urban. Jika pada masa klasik
sufisme sering dikaitkan dengan sikap
menjauh dari dunia dan hidup dalam
kesederhanaan, maka dalam konteks
perkotaan sufisme justru mengalami
rekontekstualisasi. Fenomena ini kemudian
dikenal dengan istilah urban sufisme, yaitu
praktik dan pemikiran tasawuf yang
berkembang dan disesuaikan dengan

kondisi masyarakat perkotaan yang
dinamis, plural, dan kompleks secara sosial
budaya serta psikologis.!8
a. Sufisme Tradisional Urban

Sufisme tradisional urban ialah
praktik tarekat seperti Nagsyabandiyah,
Qadiriyah, dan Syadziliyah yang tetap
mempertahankan dzikir berjamaah, namun
disesuaikan dengan kehidupan kota melalui
pengajian modern, bahasa komunikatif, dan
pendekatan psikologis.9
b. Sufisme Modern dan Kultural

Sufisme modern atau kultural
adalah pendekatan tasawuf tanpa ikatan
tarekat, menekankan nilai seperti ikhlas,
sabar, dan cinta Ilahi dalam kehidupan
sehari-hari. Tokoh seperti Nasaruddin
Umar memaknainya sebagai spiritualitas
humanistik dan transformatif, yang kini
berkembang lewat seminar, buku, dan
media digital..
c. Sufisme Digital dan Visual

Sufisme digital adalah bentuk urban
sufisme yang memanfaatkan media sosial
seperti YouTube, Instagram, dan TikTok
untuk menyebarkan nilai-nilai tasawuf
secara visual, inspiratif, dan mudah diakses.
Komunitas seperti Ngaji Rasa dan Maiyah
menjadi contoh penyebaran spiritualitas
modern melalui konten ringan dan

aplikatif.2°
d. Sufisme Terapeutik dan
Transformasional
Berdasarkan  fungsinya, = urban

sufisme terbagi dua: sufisme terapeutik
yang berfokus pada ketenangan jiwa dan
penyembuhan  stres, serta  sufisme

18 Sutrisno, Mudji. Tasawuf dan
Humanisme: Jalan Menuju Peradaban Cinta.
Yogyakarta: Kanisius, 2005

19 Bruinessen, Martin van. "Tarekat
Nagsyabandiyah dan Modernitas di Indonesia."
Dalam Islam Indonesia dan Modernitas,
disunting oleh Luthfi Assyaukanie, Jakarta:
Paramadina, 1999.

20 Howell, Julia Day. "Sufism and the
Indonesian Islamic Revival." The Journal of Asian
Studies 60, no. 3 (2001): 701-729

223


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

transformasional yang menekankan nilai
empati, keadilan, dan kepedulian sosial.2
e. Sufisme Institusional dan Komunitas
Independen

Dilihat dari organisasinya, urban
sufisme terbagi dua: institusional, melalui
lembaga resmi seperti pesantren atau
universitas Islam, dan komunitas
independen, berupa kelompok spiritual
non-formal yang fleksibel dan lintas latar
belakang.22 Komunitas seperti ini biasanya
menghindari struktur hierarkis, lebih fokus
pada dialog dan eksplorasi spiritual yang
terbuka.
4. Urban Sufisme dan Rural Sufisme

Munculnya gerakan Islam di
perkotaan Di era modern, kehidupan sufi
kota dan desa tetap bertahan meski
masyarakat makin  sekuler. = Mereka
membentuk organisasi tarekat dengan
struktur kepemimpinan spiritual yang kuat.
Sejak abad ke-12, persaudaraan sufi
menyebar luas, dipimpin oleh syekh sebagai
penerus pendiri tarekat dengan otoritas
spiritual dan moral.23

Sufisme pedesaan berfokus pada
kedekatan  dengan  Tuhan  melalui
bimbingan syekh dan tarekat untuk
mencapai ketenangan hidup. Berbeda
dengan sufisme urban yang bersentuhan
dengan sekularisasi sosial dan ekonomi,
sufisme pedesaan tetap spiritual dan
sederhana. Menurut Nurcholish Madjid,
sekularisasi bukan pemisahan agama,
melainkan penempatan nilai-nilai duniawi
pada porsinya agar Islam tetap berperan
dalam mewujudkan kemanusiaan dan
tatanan global yang lebih baik.24

21 Hassan, Riffat. "Spirituality in a
Globalized World: A Sufi Perspective." Islamic
Studies, Vol. 45, No. 4 (2006): 615-628.

22 Feener, R. Michael. Muslim Legal
Thought in Modern Indonesia. Cambridge:
Cambridge University Press, 2007.
23 Nurcholish Madjid. Agama Di
Tengah Sekularisasi Politik, 2017, 53.
24 Sumartana. Etik Global, (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar Offset, 1999), 11-12

5. Urban Sufism dan Tasawuf
Konvensional (Perbedaan dan
Persamaan )

Urban Sufisme dan  tasawuf

konvensional memiliki titik temu pada dua
aspek penting: zikir dan pembersihan hati
(tahdhib al-nafs). Keduanya menempatkan
zikir  sebagai sarana utama untuk
mendekatkan diri kepada Allah. Dalam
konteks modern, tokoh-tokoh seperti Aa
Gym, Arifin ITham, Yusuf Mansur, Ustaz
Jefri Al Buchori, Haryono, dan Halimah
Alaydrus mempopulerkan zikir dengan
pendekatan yang lebih praktis dan
kontekstual digunakan untuk pembinaan
diri, penyembuhan batin, serta taubat
spiritual.

Metode zikir urban sufisme di
Indonesia cenderung sederhana, fleksibel,
dan mudah diikuti, tanpa bai‘at atau aturan
tarekat ketat. Misalnya, Yusuf Mansur
mengaitkan zikir “Laa haula wa laa quwwata
illa billah” dengan sikap tawakal dan rezeki,
Uje menekankan kesadaran hati saat
berzikir, sedangkan Halimah Alaydrus
mengajarkan zikir rutin pagi-sore dengan
disiplin tertentu.

Sebaliknya, dalam tasawuf
konvensional, zikir memiliki aturan ketat
dan simbolik, biasanya dilakukan setelah
bai‘at tarekat dan diarahkan pada
pengalaman fana fi Allah, yaitu peleburan
diri dalam keesaan Ilahi. Abdurrauf Singkel,
dalam Tanbih al-Mashi, menegaskan bahwa
tujuan akhir zikir adalah mencapai makrifat
dan lenyapnya ego spiritual.

Perbedaan utama terletak pada
tujuan dan pendekatan. Tasawuf klasik
bersifat transendental dan eksklusif,
sedangkan urban sufisme bersifat inklusif
dan fungsional—lebih menekankan
pembinaan moral dan keseimbangan hidup.
Meski demikian, inovasi zikir modern ini
sempat menuai kritik dari kalangan
tradisional, seperti disampaikan Al Mukaffi,
yang menilai zikir buatan sendiri
menyimpang dari tradisi Nabi. Namun,
pandangan tersebut dibantah oleh Mathlaul

224


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Anwar melalui karya Tengku Zulkarnain
(2004) berjudul Salah Faham: Penyakit
Umat Islam Masa Kini; Jawaban atas Buku
Rapot Merah Aa Gym, yang menegaskan
bahwa pendekatan zikir modern tidak
bertentangan dengan nilai-nilai Islam
asalkan tetap berlandaskan niat yang ikhlas
dan tuntunan syariat.2s

Persinggungan kedua antara urban
sufismdan tasawuf konvensional adalah
dalam upaya pembersihan hati (tahdhib al-
nafs).

Dalam hal ini, pembersihan hati dan
jiwa, yang dimulai dari pembersihan tubuh
lahir, diikuti dengan pembersihan tubuh
batin, merupakan perhatian utama para sufi
sejak awal. Dan hal itu pula yang menjadi
pula menu tasawuf ajaran Aa Gym, yang
kemudian mengorganisasi serta
mengolahnya menjadi Manajemen Qalbu
(MQ).2¢ Urban sufisme berbeda dari tasawuf
konvensional terutama dalam organisasi
dan orientasi hidup.

Urban sufisme bersifat longgar dan
non-tarekat, sedangkan tasawuf
konvensional menekankan ikatan silsilah
dan murshid-murid. Pengikut urban
sufisme umumnya aktif secara duniawi,
bukan menyepi seperti sufi klasik. Meski tak
terikat tarekat, sebagian lembaga seperti
Tazkiya Sejati tetap menghargai tradisi
tarekat dan membuka ruang bagi
pengikutnya untuk bergabung dengan

25 Tengku Zulkarnain, Salah Faham:
Penyakit Umat Islam Masa Kini; Jawaban
atas Buku Rapot Merah Aa Gym, (Jakarta:
Penerbit Yayasan Al Hakim, 2004).

26 Nur‘aeni, Zaki, 2005, —Pesantren
Daaruttauhid: Virtual Pesantren in the Global
Eral, tesis di Program Interdisciplinary Islamic
Studies, Pascasarjana UIN Jakarta (updated:
terbit sebagai artikel berjudul "Daarut Tauhid:
Modernizing a Pesantren Tradition" di Jurnal
Studia Islamika , PPIM UIN Jakarta, Vol. 12 No.
3, 2005).

tarekat lain.2” Sejak masa Imam Al-Ghazali,
tasawuf tidak selalu terikat pada baiat
tarekat. Ia menunjukkan bahwa kedalaman
spiritual bisa dicapai tanpa struktur formal.

Di Indonesia, urban sufisme dan
tasawuf konvensional sama-sama berakar
pada ajaran batin Islam, namun berbeda
pendekatan: urban sufisme bersifat non-
hierarkis, praktis, dan digital, sedangkan
tasawuf konvensional menjaga tarekat,
baiat, dan disiplin riyadah. Urban sufisme
membuka jalan spiritual bagi masyarakat
modern, sementara tasawuf konvensional
menjaga kedalaman dan kesinambungan
tradisi sufi.
Konsep Pemikiran Tasawuf Wasatiah
Nasaruddin Umar
1. Persfektif tasawuf wasatiah Nasarudin

Umar

Nasaruddin Umar memiliki
perspektif yang Neo-Sufisme menekankan
bahwa hakikat tasawuf tidak dapat
dijangkau oleh logika semata, melainkan
harus dialami secara batin. Tasawuf adalah
ilmu  rasa—bukan  sekadar = wacana
intelektual. Hanya mereka yang menempuh
jalan spiritual dan merasakannya dalam diri
yang dapat memahami kedalaman
maknanya. Bagi kaum rasional, tasawuf
tampak misterius; namun bagi para
pengamalnya, ia adalah cahaya pengalaman
ilahiah yang melampaui batas akal.28

Seseorang yang tidak mengalami
tasawuf secara langsung akan sulit
memahami hakikatnya. Hanya mereka yang
menjalani dan merasakannya yang dapat
mengerti makna sejatinya. Seperti halnya
rasa manis gula—ia tak bisa dijelaskan
dengan kata-kata, hanya dapat diketahui
setelah dialami sendiri. Begitulah tasawuf:

27 M. Adlin Sila, IPusat Kajian Tasawuf
(PKT) Tazkiyah Sejatil, dalam jurnal Penamas
(Volume XVI, Nomor 2, tahun 2003), hal.21.

28 Muvid dan Aliyah, “The Tasawuf
Wasathiyah Concept in Central Flow of
Industrial Revolution 4.0.”

225


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

ilmu rasa dan pengalaman batin, bukan
sekadar teori.2o

Sufisme merupakan ajaran yang
memadukan beragam praktik dan gagasan
spiritual. Seorang mistikus sejati adalah
mereka yang mampu menyelaraskan antara
benar dan salah, sebab akal pun merupakan
ciptaan  Allah, sehingga tidak ada
kontradiksi hakiki di antara keduanya.
Tantangan masa kini ialah menemukan
kesatuan  dalam  perbedaan, melihat
harmoni di balik hal-hal yang tampak
bertentangan.

Budaya keagamaan modern terlalu
didominasi fikih, hingga melahirkan
peradaban hitam-putih, padahal Islam
pertama kali menekankan tauhid dan ihsan,
bukan hukum formal. Inilah semangat
Neosufisme—atau tasawuf modern—yang
berupaya menghidupkan kembali
spiritualitas klasik dengan penyesuaian
konteks masa kini. Ia bukan tasawuf baru,
melainkan tasawuf yang dipoles agar tetap
relevan dan membumi di tengah kehidupan
modern.3°

Itu sebabnya, bahkan di era
kemajuan teknologi yang konstan, tasawuf
akan selalu mempertahankan kearifan abadi
mereka (4.0). Oleh karena itu, penekanan
tasawuf pada moderasi akan selalu
diperlukan sebagai pertahanan terhadap
banyak kekuatan dan keyakinan berbahaya
yang menjauhkan orang dari Tuhan,
Alkitab, dan agama.’* Masuk akal,

29 Haidar Putra Daulay, Zaini Dahlan,
dan Chairul Azmi Lubis, “Takhalli, Tahalli Dan
Tajalli,” PANDAWA :Jurnal Pendidikan dan
Dakwah 3, mno. 3 (2021): 348-65,
https://doi.org/10.36088 /pandawa.v3i3.1334.

30 Juwaini Juwaini, Taslim HM. Yasin,
dan M. Anzaikhan, “The Role of Islamic
Universities in the Harmony of the Madhhab
(Resolution of the Aswaja and Wahabism Conflicts
in Aceh),” Millati: Journal of Islamic Studies and
Humanities 6, no. 2 (9 Desember 2021): 149—70,
https://doi.org/10.18326/mlt.v6i2.6148.

3t Muvid dan Aliyah, “The Tasawuf
Wasathiyah Concept in Central Flow of Industrial
Revolution 4.0.”

mengingat bahwa manusia pada dasarnya
adalah makhluk sosial, bahwa era Sufi di
setiap bagian dunia tidak terdiri dari para
pertapa tetapi orang-orang yang tetap
terlibat penuh dalam kehidupan sosial.

IThsan kepada Allah SWT dan
manusia (makhluk) harus dipadukan dalam
suatu masyarakat jika anggotanya ingin
menemukan kebahagiaan di dunia dan
akhirat. Seperti inilah Sufisme abad ke-21 di
seluruh dunia. 32Manusia yang hidup di
zaman kontemporer memiliki kewajiban
untuk menjaga relasi dengan Allah dan
harus belajar bergaul dengan ciptaan Allah
lainnya dengan memperlakukan mereka
dengan hormat dan setara. Didin
Komaruddin, yang berbicara atas nama
Nasaruddin Umar, mengatakan bahwa
tasawuf saat ini mengutamakan ihsan
(perilaku baik) karena efeknya yang nyata
dan meningkatkan kehidupan masyarakat.33

Kami berdoa untuk kedamaian di
dunia dan akhirat, serta keberhasilan dalam
memperbaiki keduanya. Menurut pemikiran
tasawuf Nasaruddin Umar, seseorang tidak
wajib mengikuti tarekat untuk menjadi sufi,
karena esensi tasawuf terletak pada
penerapan moral dan etika spiritual dalam
kehidupan.

Di era modern abad ke-21, ajaran
tasawuf memiliki relevansi sosial yang luas.
Dalam ekonomi, ia menumbuhkan sikap
tolong-menolong dan harmoni sosial; dalam
politik, nilai-nilai seperti khauf, muraqabah,
amanah, dan shiddiq menjadi landasan
untuk mencegah korupsi dan
penyalahgunaan kekuasaan. Sementara itu,
sikap welas asih, toleran, dan pluralis dari
tasawuf membantu menumbuhkan rasa
saling menghormati dan kasih sayang antar

32 Falach dan Assya’bani, “Peran Tasawuf
Di Era Masyarakat Modern (Peluang dan
Tantangan).”

33,Fuady, Rfiah, dan Ningsih, “Toleransi
Nasaruddin Umar Sebagai Solusi Menanggulangi
Radikalisme Atas Nama Agama.”

226


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

sesama.34 Karena kesalehan adalah inti dari
hokum Islam, ini menunjukkan bahwa
tasawuf adalah cara hidup spiritual dengan
implikasi praktis baik bagi individu maupun
masyarakat.

Di sinilah kebutuhan tasawuf di
abad kedua puluh satu menjadi nyata. Di
mana gagasan Kkebenaran ilmiah tidak
hanya didasarkan pada koneksi, koherensi,
dan pragmatisme, tetapi juga pada prinsip-
prinsip spiritual-Ketuhanan. Sederhananya,
asal-usul penyelidikan ilmiah dan inovasi
teknologi tidak terbatas pada bidang logis
dan empiris tetapi juga meluas ke bidang
metafisik dan esoterik.3s

Menurut Nasaruddin Umar,
pengelompokan tasawuf ke dalam kategori
seperti moral, amali, atau filsafat justru
mempersempit maknanya. Hakikat tasawuf
adalah proses penyucian diri dari pengaruh
materialisme menuju perenungan spiritual
yang mendalam. Karena itu, tasawuf
modern menolak praktik sufi yang menjauh
dari  kehidupan sosial, dan justru
mendorong  keterlibatan  aktif dalam
masyarakat.

Bagi Nasaruddin Umar, tasawuf
modern memiliki dampak luas dalam ranah
ekonomi, politik, dan sosial, dengan
menekankan keseimbangan antara spiritual
dan material, syariat dan hakikat, individu
dan masyarakat. Tujuan akhirnya adalah
terciptanya keselarasan, kedamaian, dan
keseimbangan hidup di tengah dunia
modern.

2. Transformasi
Nasaruddin Umar

Tasawuf Menurut

34 M Anzaikhan, “Pemahaman Pluralistas
Ulama Dayah Dan Dampaknya Terhadap
Pemikiran Islam Di Aceh,” Abrahamic Religions 1,
no. 2 (2021): 17,
http://dx.doi.org/10.22373/arj.v1i2.11214.

35 Muhammad Zainal Abidin, “Filsafat
Imu-Ilmu  Keislaman  Integralistik:  Studi
Pemikiran Kuntowijoyo,” Jurnal Ilmiah Ilmu
Ushuluddin 13, no. 2 (6 April 2016): 119-34,
https://doi.org/10.18592/jiu.v13i2.726.

Tasawuf dianggap sulit dipahami
secara logis, sehingga tak heran bila
seseorang yang berpikir rasional merasa
kesulitan untuk memahaminya. Sebagai
sebuah ilmu, tasawuf dianggap lebih pasif
ketika dinikmati atau dipersonalisasikan,
menandakan bahwa pemahaman tasawuf
hanya mungkin terjadi apabila seseorang
telah  mengalami  langsung dalam
kehidupannya. Kendati seringkali sulit
dipahami oleh mereka yang belum
merasakannya sendiri.3°

Menurut Nasaruddin Umar, tasawuf
diibaratkan seperti oksigen tidak berwarna
dan tidak memerlukan pertentangan
dengan aspek rasional. Tasawuf sejalan
dengan akal manusia karena
menggabungkan olah nalar dan olah batin
untuk menemukan kebenaran hakiki.
Melalui introspeksi, ibadah, dan
pengembangan akhlak, tasawuf menjadi
jalan menuju cinta dan kedekatan dengan
Allah.

Ia menekankan  pentingnya
keseimbangan antara akal dan batin,
karena tasawuf berperan melengkapi
fikih, bukan menentangnya. Secara
historis, dimensi spiritual Islam telah
lebih dahulu ditekankan sebelum aspek
hukum. Oleh karena itu, pemahaman
agama yang utuh harus mencakup fikih
dan spiritualitas agar tidak kaku dan
lebih mendalam.

Dalam konteks modern, tasawuf
tidak lagi bermakna pengasingan diri
seperti masa klasik, melainkan keterlibatan
aktif dalam kehidupan sosial. Tasawuf
modern menumbuhkan nilai ketaatan,
ketakwaan, keikhlasan, dan pengabdian
kepada Allah, sejalan dengan pandangan Al-
Junaid bahwa tasawuf adalah upaya
mensucikan hati dan mendekatkan diri

36 Nasaruddin Umar. (2014). Tasawuf
Modern (Jalan Mengenal Dan Mendekatkan
Diri Kepada Allah SWT. Republika.

227


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705
http://dx.doi.org/10.22373/arj.v1i2.11214

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

pada kesucian rohani.3” Pada awal
kemunculannya, tasawuf bertujuan suci
untuk memperbaiki budi pekerti dan
karakter, tanpa memerlukan atribut lahiriah
seperti pakaian khusus, pengasingan diri,
atau hubungan langsung dengan guru.

Dalam perkembangannya,
tasawuf modern berupaya
mengintegrasikan spiritualitas ke dalam
kehidupan sehari-hari dalam pekerjaan,
keluarga, dan masyarakat sehingga
nilai-nilai sufistik tidak terpisah dari
realitas sosial. Meskipun berbeda dari
bentuk klasiknya, tasawuf modern tetap
berpegang pada prinsip dasar seperti
ketaatan, ketakwaan, keikhlasan, dan
pengabdian kepada Allah.

Tasawuf modern  menekankan
pentingnya peran sosial dan moral,
termasuk tanggung jawab untuk
membangun kehidupan yang adil, menjaga
bumi, dan membela kaum lemah (dhu’afa).
Melalui pendekatan ini, tasawuf berfungsi
sebagai jalan pembinaan akhlak universal
mengajarkan kebaikan bahkan kepada
pelaku ketidakadilan agar mereka kembali
ke jalan yang benar.3®8 Tasawuf modern
menekankan sikap ihsan berbuat baik
kepada Allah dan sesama manusia —
dengan menjaga keseimbangan antara
spiritualitas dan kehidupan sosial.

Di tengah era rasionalitas modern,
tasawuf tetap menegaskan pentingnya
pengalaman batin dan pencarian kebenaran
spiritual. Kebahagiaan dunia dan akhirat
dicapai melalui ibadah, akhlak sosial, dan
harmoni dengan lingkungan. Kalangan
kelas menengah santri di Indonesia menjadi
representasi nyata dari semangat ini:
mereka memahami Islam bukan sekadar
aturan formal, tetapi jalan menuju

37 Athoullah Ahmad. (1985). Diktat Ilmu
Akhlak dan Ilmu Tasawuf. Fakultas Syariah TAIN
Sunan Gunung Djati,

38 Athoullah Ahmad. (1985). Diktat Ilmu
Akhlak dan Ilmu Tasawuf. Fakultas Syariah TAIN
Sunan Gunung Djati,

kebahagiaan yang holistik.39 Banyak orang
kini mempelajari tasawuf karena menyadari
pentingnya dimensi spiritual Islam di
samping fikih dan aqidah. Mereka yang
telah mapan secara ekonomi
mempraktikkan tasawuf dengan berbagi
kepada sesama, menciptakan harmoni
sosial antara kaya dan miskin.

Tasawuf modern bersifat inklusif
dan adaptif, tidak lagi terbatas pada
kategori  klasik, melainkan dapat
diamalkan  oleh  semua lapisan
masyarakat sesuai kebutuhan dan
zamannya.4° Tidak hanya berfokus pada
dimensi spiritualitas, Tasawuf modern
juga  aktif  berkontribusi = dalam
perbaikan sosial masyarakat yang
mengalami krisis. Berbeda dengan
Tasawuf klasik yang cenderung menjauh
dari kontak sosial, Tasawuf modern
berinteraksi dan berkontribusi aktif
untuk memperbaiki kondisi sosial
masyarakat.4!

Tasawuf modern menekankan
praktik ihsan yang bersifat konkret dan
langsung terkait dengan kehidupan
sosial dan masyarakat. Berbeda dengan
Tasawuf klasik yang lebih fokus pada
hubungan individu dengan Allah,
Tasawuf modern menekankan
pentingnya integrasi spiritualitas
dengan tindakan nyata untuk perbaikan
sosial. Keseimbangan antara

39 Nasaruddin Umar. (2014). Tasawuf
Modern (Jalan Mengenal Dan Mendekatkan
Diri Kepada Allah SWT. Republika.

40 Sokhi Huda. (2017). Karakter Historis
Sufisme Masa Klasik Modern dan Kontemporer.
Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam,

7(1).

41 Dickson, W. R. (2022). Sufism and
Shari‘a: Contextualizing Contemporary Sufi
Expressions. Religions, 13(5).

https://doi.org/10.3390/rel13050449

228


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

kebahagiaan dunia dan akhirat menjadi

fokus dalam praktik ihsan dan ibadah

dalam Tasawuf modern.

3. Keseimbangan Dimensi Lahiriyah Dan
Batiniyah Dalam Tasawuf

Tasawuf menekankan
pengembangan spiritual melalui penyatuan
antara akal rasional dan kesadaran rohani.
Melalui praktik dzikir, meditasi, dan
introspeksi diri, seorang sufi berupaya
mendekatkan diri kepada Allah serta
menumbuhkan sifat rendah hati, sabar,
syukur, dan pengendalian diri. Nilai-nilai ini
menuntun manusia menjaga keseimbangan
antara kehidupan duniawi dan spiritual,
sehingga hidup menjadi bermakna dan
berorientasi pada tujuan Ilahi.

Dalam pandangan tasawuf,
kekayaan duniawi boleh dicari, tetapi tidak
dijadikan tujuan utama. Kekayaan sejati
adalah kepuasan batin yang lahir dari
kesadaran spiritual. Orang miskin yang
merasa cukup menunjukkan kedalaman
rohani, sementara orang kaya yang tak
pernah puas menggambarkan keterikatan
pada dunia yang mengaburkan nilai
spiritual.

Tasawuf memandang kehidupan
sebagai perjalanan menyeluruh yang
melibatkan aspek sosial, intelektual, dan
batiniah. Dengan mengintegrasikan logika
dan spiritualitas, seseorang menjalani hidup
dengan kesadaran mendalam, bukan
sekadar secara mekanis.

Dalam Islam, keseimbangan antara
dimensi lahiriah (syariat) dan batiniah
(tasawuf) sangat ditekankan. Dimensi
lahiriah mengatur ibadah, etika, dan
hukum, sementara dimensi batiniah
memperdalam hubungan spiritual dengan
Allah. Tujuan akhir manusia untuk kembali
kepada-Nya menuntut keharmonisan antara
kedua dimensi ini. Dengan memahami dan
mengamalkan fikih serta tasawuf secara
seimbang, manusia dapat mencapai
pandangan hidup yang utuh dan hubungan

yang harmonis dengan Tuhan serta
sesamanya.+?

Tasawuf modern  menekankan
konsep ihsan konkret, yakni penerapan nilai
spiritual dalam kehidupan sosial, politik,
dan kemasyarakatan. Menurut Nasaruddin
Umar, masyarakat modern yang cenderung
sekuler tetap memerlukan tasawuf sebagai
dasar moral dan spiritual agar amal
diterima oleh Tuhan. Dalam politik, nilai-
nilai sufistik seperti keikhlasan, amanah,
dan muraqabah dapat mencegah korupsi
karena pelaku merasa diawasi oleh Allah,
bukan hanya lembaga hukum.

Tasawuf tidak berarti menjauh dari
dunia, melainkan berperan aktif secara
spiritual dalam kehidupan publik, termasuk
politik, tanpa kehilangan nilai-nilai
batiniah. Dalam konteks Indonesia, tasawuf
modern menjadi panduan untuk menjaga
keseimbangan antara dunia dan akhirat,
serta membangun  kehidupan yang
harmonis, beretika, dan berkeadaban sesuai
ajaran Islam.

4. Mahabbah Sebagai Jalan Spritualitas

Dalam tasawuf konsep Mahabbah
menjadi wilayah khusus yang telah banyak
dibahas oleh berbagai sufi, mulai dari sufi
klasik hingga konsep tasawuf mengalami
tranformasi modern, sebut saja Rabiah al-
Adawiyah, al-Qusyairi, al-Ghazali,
Jalaluddin Rumi. Sedangkan untuk tasawuf
modern yaitu Buya Hamka, Syekh Zulfigar
Ahmad, dan juga Nasaruddin Umar.

Mahabbah secara etimologi adalah
bentuk masdar dari kata yang mempunyai
tiga arti yaitu; a) melazimi dan tetap, b) Biji
sesuatu dari yang memiliki biji, ¢) sifat
keterbatasan.43 Mahabbah (cinta) memiliki
tiga makna dasar. Pertama, kebiasaan
terhadap sesuatu menumbuhkan keakraban

42 Komarudin, D. (2019). KONSEP
TASAWUF MODERN DALAM PEMIKIRAN
NASARUDDIN UMAR. Syifa  Al-Qulub, 3(2),

96—
111.https://doi.org/10.15575/saq.v3i2.3535

43 Zakariyah, A. al-H. A. ibn F. ibn.
(1991). Mujam al-Maqayis al-Lugah. Dar al-Fikr.

229


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

yang menjadi awal lahirnya cinta. Kedua,
seperti biji bagi tumbuhan, mahabbah
adalah benih kehidupan yang memberi
semangat dan dorongan untuk mencapai
yang dicintai. Ketiga, manusia sebagai
subjek  cinta memiliki  keterbatasan,
sehingga memerlukan bantuan Sang
Pemilik Cinta sejati, Allah SWT.

Secara terminologis menurut
Webster, mahabbah berarti:
a) keridaan Tuhan kepada manusia,
b) keinginan manusia untuk menyatu
dengan Tuhan, dan
c) perasaan bakti serta persahabatan
antarindividu.44

Menurut Ibn Miskawaih,
mahabbah (cinta) adalah fitrah manusia
untuk bersatu dengan yang lain dan
menjadi  sumber  persatuan. Ia
membedakan dua jenis cinta:Hewani,
berorientasi pada kesenangan jasmani
dan  bersifat  haram. Spiritual,
berorientasi pada  kebaikan dan
membawa pada kebahagiaan ilahi.
Dalam tasawuf, mahabbah merupakan
salah satu tingkatan spiritual tertinggi,
yaitu cinta Ilahi tanpa pamrih
(unconditional love).

Cinta kepada Allah melahirkan
kasih kepada seluruh makhluk sebagai
refleksi keindahan-Nya, sebagaimana
diajarkan oleh sufi seperti Rabi‘ah al-
‘Adawiyyah dan Rumi.

Menurut Nasaruddin  Umar,
mahabbah terbagi dua: Cinta Ilahi, cinta
murni kepada Allah. Cinta kepada
makhluk, cinta  universal yang
menebarkan kasih sayang kepada
sesama. Cinta sejati tidak bergantung
pada objek, melainkan bersumber dari
hati yang dipenuhi kesadaran Ilahi.

44 Webster, N. (1980). Webster’s
Twentieth Century Dictionary of English Langue.
William Calling Publisher’s Inc.

Rasulullah # mencontohkan mahabbah
sejati saat tetap mendoakan penduduk
Thaif yang menyakitinya. Dengan
demikian, mahabbah bukan hanya nilai
spiritual, tetapi juga etika sosial yang
menumbuhkan kasih, toleransi, dan
perdamaian dalam kehidupan manusia
Cinta kepada makhluk, cinta universal
yang menebarkan kasih sayang kepada
sesama.

Cinta sejati tidak bergantung
pada objek, melainkan bersumber dari
hati yang dipenuhi kesadaran Ilahi.
Rasulullah # mencontohkan mahabbah
sejati saat tetap mendoakan penduduk
Thaif yang menyakitinya.

Dengan demikian, mahabbah bukan hanya

nilai spiritual, tetapi juga etika sosial yang

menumbuhkan kasih, toleransi, dan

perdamaian dalam kehidupan manusia.45

5. Tasawuf sebagai Jalan Pembersihan
Jiwa (Tazkiyatun Nafs)

Tasawuf adalah ajaran Islam yang
menekankan pembersihan jiwa (tazkiyatun
nafs) sebagai jalan menuju kedekatan
dengan Allah. Proses ini dilakukan melalui
mujahadah  (melawan hawa  nafsu),
muhasabah (introspeksi diri), riyadhah
(latihan spiritual), dan muraqabah (merasa
diawasi Allah), hingga mencapai nafs al-
muthma’innah—jiwa yang tenang dan
tenteram.

Menurut Prof. Dr. Nasaruddin
Umar, tasawuf tidak hanya bertujuan
mendekatkan diri kepada Tuhan, tetapi juga
membentuk  insan  kamil (manusia
paripurna) yang seimbang lahir batin.
Tasawuf sejati bersifat aktif dan sosial,
menjadi solusi atas krisis moral dan
spiritual modern, serta menumbuhkan

45 Aswaja Tube. (2016). KH. Nasaruddin
Umar - Konsep Cinta (Mahabbah) dalam
Tasawuf. ww.youtube.com.
https://www.youtube.com/watch?v=boTHo7 dB
Lk&t=116s

230


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705
http://www.youtube.com/watch?v=b0TH07_dBLk&t=116s
http://www.youtube.com/watch?v=b0TH07_dBLk&t=116s

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

harmoni antara manusia, Tuhan, dan
alam.46

Tasawuf juga berfungsi sebagai jalan
kedamaian dan kepekaan sosial. Jiwa yang
bersih tidak akan mudah dikuasai oleh
kebencian, keserakahan, atau fanatisme.
Oleh karena itu, tasawuf yang diajarkan
oleh Nasaruddin Umar tidak hanya bersifat
individualistik, tetapi  juga  sosial-
transformatif: membawa perubahan pada
diri sendiri sekaligus pada masyarakat
sekitar.

6. Tasawuf dan Kesetaraan Gender

Nasaruddin Umar memandang
tasawuf sebagai dimensi utama Islam yang
mendorong kesetaraan gender, di mana
kemuliaan manusia diukur bukan dari jenis
kelamin, tetapi dari kebersihan hati dan
kedekatan dengan Allah (taqarrub ilallah).
Ia menegaskan bahwa tradisi tasawuf klasik
telah menempatkan perempuan setara
secara spiritual, sebagaimana teladan
Rabi‘ah al-‘Adawiyah.

Melalui  Tasawuf  Wasathiyah,
Nasaruddin Umar menghubungkan
spiritualitas klasik dengan realitas modern.
Tasawuf hadir sebagai penyeimbang arus
liberalisme, sekularisme, dan hedonisme,
sekaligus menjadi penawar kekosongan
batin manusia urban. Sejalan dengan
pandangan Hossein Nasr, ia melihat
tasawuf sebagai jalan untuk mengembalikan
keseimbangan  moral, spiritual, dan
kemanusiaan di era modern.4”

Modernitas perkotaan memang
membawa  kemajuan, namun  juga
menimbulkan krisis psikologis dan spiritual
yang tidak mampu dijawab oleh

46 Nasaruddin Umar, “Tasawuf Sebagai
Filsafat Hidup”, dalam Jurnal Istiglal, Vol. 15, No.
2, 2007, hlm. 45—46.

47 Baharuddin, M. Anzaikhan Khan, dan
Zulkarnain, “Dampak Pandemi Covid-19 Bagi
Komunikasi Publik dan Politik: Studi Deskriptif
Pentingnya Syiar Dakwah dalam Keluarga,” AL-
HIKMAH: Media Dakwah, Komunikasi, Sosial
dan Budaya 12, no. 2 (31 Desember 2021): 114—
28, https://doi.org/10.32505/hikmah.v12i2.3595.

pengetahuan Barat. Kehidupan modern
yang materialistik membuat manusia
kehilangan kedalaman berpikir dan makna
hidup. Dalam situasi ini, tasawuf hadir
sebagai jalan pemulihan keseimbangan
antara dimensi material dan spiritual.
Melalui pendekatan batiniah, tasawuf
membantu manusia modern menemukan
kembali hakikat kemanusiaan dan makna
ibadah yang sejati bukan sekadar ritual
lahiriah, tetapi penyembahan yang lahir
dari kesadaran dan kedekatan dengan
Tuhan.48

Di era  posmodern, muncul
kesadaran akan kekosongan spiritual akibat
dominasi peradaban Barat yang
mengabaikan nilai agama. Dalam konteks
ini, Tasawuf Wasathiyah hadir sebagai jalan
tengah yang menanamkan kehidupan
dinamis, kreatif, seimbang, toleran, dan
berakhlak. Pendekatan ini menekankan
silaturahmi, istigamah, dan pengabdian
kepada Allah, sejalan dengan gagasan
Mohammed Arkoun tentang kemajuan
umat Islam yang tetap berakar pada nilai
keagamaannya.

Sementara itu, Urban Sufisme
merupakan bentuk tasawuf kontemporer di
lingkungan perkotaan yang menggabungkan
spiritualitas tradisional dengan realitas
modern. Ia bersifat inklusif, kontekstual,
dan kreatif, serta memperluas peran sufi ke
ranah publik—melalui seni, pendidikan,
komunitas, dan ekonomi sosial. Urban
Sufisme berfungsi sebagai agen
transformasi sosial, menawarkan solusi
holistik terhadap krisis spiritual, psikologis,
dan sosial masyarakat modern.

Pemikiran Arkoun dan Fethullah
Gulen memiliki kesamaan dalam
mendorong toleransi, dialog, dan
pendidikan spiritual modern. Gerakan

48 Muhammad Ansor, “Berebut Paling
Saleh: Kontestasi Orang Yasin Dan Orang
Sunnah Di Sidodadi Kabupaten Aceh Tamiang,”
dalam ICIS XII Sunan Ampel (Surabaya, 2016),

25,

231


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Hizmet yang digagas Gulen mengajarkan
cinta melalui pendidikan, menumbuhkan
toleransi lewat dialog, serta
mengintegrasikan Islam dan sains secara
harmonis. Dengan demikian, Tasawuf
Wasathiyah, Urban Sufisme, dan gagasan
Gulen sama-sama berupaya membangun
masyarakat beragama yang terbuka,
berilmu, dan berkeadaban..49

Gerakan  Tasawuf  Wasathiyah
bertujuan melahirkan generasi emas yang
adaptif, penuh cinta, dan hidup rukun
melalui sintesis antara Islam, ilmu modern,
cinta, toleransi, dan pelayanan kemanusiaan
(hizmet). Tasawuf ini  menekankan
moderasi,  spiritualitas  aktif, serta
keseimbangan antara dunia dan akhirat.
Persamaan antara pemikiran tasawuf
Nasaruddin Umar dan urban sufisme
terletak pada enam aspek utama: Intinya,
baik tasawuf Nasaruddin Umar maupun
urban sufisme sama-sama menekankan
integrasi spiritual dan praktis, toleransi,
kesadaran sosial, serta transformasi diri
melalui praktik kontemplatif seperti zikir
dan meditasi. Keduanya tetap relevan
dengan tantangan generasi modern,
menjadikan tasawuf sebagai jalan hidup
spiritual yang inklusif, dinamis, dan
aplikatif dalam kehidupan kontemporer
Kesimpulan

Pemikiran tasawuf Nasaruddin
Umar tetap relevan bagi masyarakat urban
karena mampu menjembatani spiritualitas
dan kehidupan sosial. Pertama, tasawuf
modern yang digagasnya menekankan
keseimbangan antara dimensi batin (ihsan)
dan sosial (akhlak, dialog, pemberdayaan),
menjadikan tasawuf sebagai energi sosial
yang memperkuat solidaritas masyarakat.
Kedua, prinsip moderasi (wasathiyah) dan

499 U Kusoy Anwarudin, “Analisis
Implementasi Pendidikan Islam Wasathiyah
dalam Mengembangkan Pemikiran Holistik
Mabhasiswa,” Jurnal At-Tadbir : Media Hukum
dan Pendidikan 30, no. 2 (2020): 113—-28,
https://doi.org/10.52030/attadbir.v30i2.60.

keterbukaan dialog membuatnya sesuai
dengan konteks kota yang plural dan
multikultural, menumbuhkan toleransi dan
inklusivitas lintas agama. Ketiga,
pemikirannya menjawab tantangan modern
seperti individualisme dan materialisme
melalui pencerahan batin yang berorientasi
sosial. Dengan  demikian, tasawuf

Nasaruddin Umar bukan sekadar teori

akademik, tetapi tawaran praktis bagi

pembentukan masyarakat urban yang

berkeadaban, religius, dan harmonis di

tengah arus modernitas.

Daftar Pustaka

Hossein Nasr Seyyed. “Problematika Krisis
Spiritual Manusia Kontemporer”.
Yogyakarta: DIVAPress. 2022.

Nataatmadja Hidayat. “Krisis Manusia
Modern”. Surabaya: Al Ikhlas. 1994.

Levine Peter. “Nietzsche: Krisis Manusia
Modern”,  Diterjemahkan  oleh
Ahmad Sahidah, Cetakan ke- 1.
Yogyakarta: IRCiSoD. 2002.

Frager Robert. “Obrolan Sufi untuk
Transpormasi Hati, Jiwa, dan
Ruh”. Diterjemahkan dari Sufi
Talks: Teaching of American Sufi
Sheikh, Oleh Hilmi Akmal. Jakarta:
Zaman. 2013.

Mz Labib.“Memahami Ajaran Tashawwuf”.

Surabaya: Tiga Dua. 2000.

Mulyati  Sri.  “Tasawuf  Nusantara:
Rangkaian Mutiara Sufi
Terkemuka”. Jakarta: kencana.
2006.

Ismail Asep Usman.“Apakah Wali Itu Ada?”
. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada.
2005.

Wahyuni Muhamad Nafis. “Cak Nur, Sang
Guru Bangsa - Biografi Pemikiran
Prof. Dr. Nurcholish Madjid”.
Kompas Penerbit Buku. 2015.

Syakur Buya Yasin. “Berbagi kebahagiaan:
Mengenal Magam-magamTasawuf”,
Cet. 1 .Tangerang Selatan: Pustaka
Iman. 2021.

232


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705
https://www.gramedia.com/author/author-seyyed-hossein-nasr
https://ebooks.gramedia.com/id/buku/penulis/muhamad-wahyuni-nafis

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Anwar Rusydie.“Tokoh Peradaban, Gus
Baha: Embun Kesejukan Islam di
Padang Gersang”. Jakarta: Laksana.
2019.

Arrazy Hasyim. “Teologi Sufisme
Nusantara: Kajian atas Naskah-
naskah Tasawuf Nusantara Klasik”.
Tangerang Selatan: Pustaka Iman.

2023.
Komaruddin Didin. “Konsep Tasawuf
Modern dalam Pemikiran

Nasaruddin Umar”. Fakultas UIN
Sunan Gunung Djati, Bandung: Syifa
al-Qulub, Jurnal Studi Psikoterapi
Sufistik. 2019.

Umar Nasaruddin. “Tasawuf Modern (Jalan
Mengenal dan Mendekatkan Diri
Kepada Allah SWT”.
Jakarta:Republika. 2014.

Halim Abdul Mahmud. Tasawuf di Dunia
Islam. Bandung: CV Pustaka Setia.
2002.

Abu al-Qasim Abd al-KarimHawazin al-
Qusyairi al- Naisaburi.  Risalah
Qusyairiyah, Sumber Kajian Ilmu
Tasawuf .Judul asli, ar- Risalat al-
Qusyairiyyah fi Ilmi al-Tashawwulf,
Peny. Umar Faruq, Ed. Achmad
Ma‘ruf Ansrori. Jakarta: Pustaka
Amani. 2002.

Abu al-Wafa al-Ghanimi al-Taftazani, Sufi
dari Zaman ke Zaman,Penj: Ahmad
Rofi Utsmani dari Judul Asli
Madkhal ila at-Tashawwuf al-Islam.
Bandung: Pustaka. 1997.

Basiyuni Ibrahim, Nasya“at at- Tashawwuf

al-Islami,(Mesir: Daar al- Ma‘arif ,tt)

Salim Bahreisy, Terjemah al-Hikam.
Surabaya: Balai Buku. 1980.

Tasmara Toto, Kecerdasan Ruhaniah;
(Transcentental
Intelligence);Membentuk
Kepribadian yang Bertanggung
Jawab, Profesional, dan Berakhlak, (
Jakarta: Gema Insani. 2001.

Mujtaba Sayyid Musawi Lari, Meraih
Kesempurnaan Spiritual, (Bandung
: Pustaka Hidayah, 1999.
Ian Marshall dan Danah Zohar, SQ,
Bandung: Mizan , 2001.
Sulaiman Umar  Al-Asyqar, Ciri-ciri
Kepribadian Muslim, Jakarta; PT.
Raja Grafindo Persada, 1996.
al-Qardhawi Yusuf, Islam Peradaban Masa
Depan Jakarta Timur : Pustaka al-
Kautsar, 1995.
Nasution Harun, Filsafat dan Mistisisme
dalam Islam, Jakarta: Bulan
Bintang, 1978.

233


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

