PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM

Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/ manthiq
E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Analisis Konsep Jiwa Ibnu Sab’in Dalam Kitab Buddul-‘Arif

Muhammad Musa Amin,' Hery Noer Aly,?
Murkilim, 3 Ismail 4

Universitas Islam Negeri Fatmawati Sukarno Bengkulu

bengkulucitykugq4@gmail.com , hery.noer.aly@gmail.com, murkilim@iainbengkulu.ac.id,
ismail@mail.uinfasbengkulu.ac.id

Abstract : This study aims to describe and analyze the concept of the soul in Ibn Sabin’s
philosophical-mystical work Budd al-‘Arif, to examine the factors shaping its philosophical
construction, and to assess its relevance to contemporary issues. Employing a philosophical-
hermeneutic approach, the research analyzes the primary Arabic texts Budd al-‘Arif and al-Masa’il
Sagaliyya, supported by secondary literature in Islamic philosophy and Sufism. Data analysis
techniques include: (1) textual content and interpretive analysis, (2) comparative study with classical
thinkers (e.g., Ibn Sina, al-Farabi, and Ibn ‘Arabi), and (3) philosophical interpretation within
ontological and epistemological frameworks. Findings reveal that Ibn Sabin conceives the soul (nafs) as
a pure spiritual substance with its own ontological status, structured hierarchically into vegetal
(nabatiyah), animal (hayawaniyah), rational (natiqah), philosophical-wisdom (hikmiyah), and
prophetic (nabawiyah) levels. Its ontological basis is rooted in the doctrine of the Absolute Unity (al-
Wahidah al-Mutlagah), rendering his soul-concept an integral synthesis of metaphysical, epistemic, and
existential dimensions. The primary influences are the Sufi-philosophical tradition and Peripatetic-
NeoPlatonic heritage. Implications indicate that Ibn Sabin’s soul-concept offers an alternative
framework for understanding human existence amid modern challenges—such as identity crises,
spiritual voids, and science-religion dialogues—by emphasizing the absolute unity between the human
soul and divine reality

Keywords: Ibn Sab’in; soul concept; Budd al-‘Arif; philosophical hermeneutics;
metaphysics.

Abstrak : Konsep jiwa (nafs) merupakan salah satu isu pokok dalam filsafat Islam klasik. Diskusi
mengenai jiwa tidak hanya menjadi medan perdebatan antara para filsuf dan teolog, tetapi juga menjadi
topik sentral dalam perkembangan tasawuf falsafi. Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan dan
menganalisis konsep jiwa menurut pemikiran Ibnu Sab’in dalam karya Budd al-‘Arif, mendalami faktor-
faktor yang melahirkan konstruksi filosofisnya, serta menelaah relevansinya terhadap problematika
kontemporer. Pendekatan hermeneutik-filosofis dipilih untuk menggali makna simbolik dan struktur logis
teks, dengan sumber data primer berupa edisi Arab Budd al-‘Arif karya Ibnu Sabin dan al-Masa’il
Saqaliyya, serta sumber sekunder dari literatur filsafat dan tasawuf. Teknik analisis meliputi: (1) analisis isi
dan interpretasi teks, (2) komparasi pemikiran dengan tokoh-tokoh klasik (seperti Ibn Sina, al-Farabi, dan
Ibn ‘Arabi), dan (3) interpretasi filosofis dalam kerangka ontologis dan epistemologis. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa Ibnu Sab’in memandang jiwa (nafs) sebagai substansi ruhani murni yang berdiri
sendiri, terstruktur dalam hierarki: nafs nabatiyah, hayawaniyah, natiqah, hikmiyah, dan nabawiyah. Basis
ontologisnya berakar pada doktrin al-Wahidah al-Mutlaqah, sehingga konsepsi jiwanya bersifat integral,
menggabungkan dimensi metafisik, epistemik, dan eksistensial. Faktor utama pembentukannya adalah
tradisi tasawuf falsafi dan warisan pemikiran Peripatetik-NeoPlatonik. Implikasinya, konsep jiwa Ibnu
Sab’in memberikan kerangka alternatif untuk memahami eksistensi manusia dalam menghadapi tantangan
modern, dan dialog sains-agama—karena menekankan kesatuan mutlak antara jiwa manusia dan realitas
ilahi.

Kata kunci: Ibn Sab’in; konsep jiwa; Budd al-‘Arif; hermeneutik

160


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705
mailto:%20bengkulucityku44@gmail.com%20,
mailto:%20hery.noer.aly@gmail.com,
mailto:murkilim@iainbengkulu.ac.id
mailto:ismail@mail.uinfasbengkulu.ac.id

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/ manthiq

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Pendahuluan

Konsep jiwa (nafs) merupakan salah
satu isu pokok dalam filsafat Islam klasik.
Diskusi mengenai jiwa tidak hanya menjadi
medan perdebatan antara para filsuf dan
teolog, tetapi juga menjadi topik sentral dalam
perkembangan tasawuf falsafi. Para pemikir
besar seperti Al-Farabi, Ibnu Sina, dan Al-
Ghazali telah mengembangkan teori jiwa
dalam kerangka metafisik, psikologis, dan
spiritual. Jiwa bukan hanya dipandang sebagai
substansi rasional yang membedakan manusia
dari makhluk lain, tetapi juga sebagai sarana
untuk mencapai pengetahuan, kebahagiaan,
bahkan penyatuan dengan Yang Ilahi. Dalam
konteks ini, studi tentang jiwa tidak hanya
bernilai teoretis, tetapi juga praktis dan
eksistensial.

Namun, pemikiran tentang jiwa dalam
filsafat Islam tidak bersifat monolitik. Ia
berkembang dalam beragam corak dan
pendekatan. Salah satu pendekatan yang patut
mendapat perhatian adalah pendekatan sufistik
yang lebih menekankan aspek transendental,
intuitif, dan eksistensial jiwa. Dalam kerangka
ini, jiwa dipahami bukan sekadar entitas
kognitif, tetapi juga sebagai realitas dinamis
yang bergerak menuju penyaksian hakikat. Di
sinilah posisi Ibnu Sab’in menjadi penting. la
merupakan salah satu tokoh paling kompleks
dalam khazanah pemikiran Islam. Seorang
sufi-filsuf dari abad ke-7 H/13 M, Ibnu Sab’in
dikenal karena pemikirannya yang mendalam,
nyentrik, bahkan sering dianggap ekstrem.

Karya Budd al-‘Arif yang merupakan
salah satu karya penting Ibnu Sab’in memuat
pemikiran-pemikiran metafisik dan spiritual,
termasuk mengenai jiwa, wujud, dan
makrifah. Namun demikian, karya ini masih
relatif kurang diteliti secara mendalam,
khususnya dalam ranah filsafat jiwa. Artikel
George Khsheh (1978) dalam Journal of the
American Oriental Society memang telah

membahas aspek mistik dan ekstremitas
pemikiran Ibnu Sab’in, namun belum
menyentuh secara detail struktur dan peran
jiwa dalam kerangka pemikirannya. Oleh
karena itu, penelitian ini hadir sebagai upaya
untuk mengisi kekosongan tersebut, dengan
memfokuskan kajian pada analisis konsep
jiwa menurut Ibnu Sab’in dalam Budd al-
‘Arif.
Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang yang
telah dipaparkan diatas terdapat tiga
pertanyaan yang diajukan untuk menjadi
rumusan masalah dalam penelitian ini,

sebagai berikut
1. Bagaimana pemikiran Ibnu Sab’in
tentang konsep jiwa?

2. Apa faktor yang mempengaruhi
munculnya konsep jiwa Ibnu
Sab’in?

3. Bagaimana relevansi konsep jiwa
Ibnu Sab’in pada problematika
kontemporer?

Metode Penelitian

Penelitian ini  menggunakan jenis
penelitian kualitatif. Menurut Denzin dan
Lincoln (2011), penelitian kualitatif bertujuan
untuk memahami fenomena sosial atau
konsep dalam konteks alaminya, dengan
fokus pada makna dan interpretasi.® . Bentuk
Penelitian ini adalah penelitian kepustakaan
(library research). penelitian ini
menghasilkan data deskriptif dan
menggunakan analisis pengamatan fenomena
secara mendalam yang menekankan pada
subtansi makna dalam sebuah teks.2 Dalam
konteks ini, penelitian kualitatif dipilih
karena tujuan utamanya adalah menganalisis

I John W Creswell and Cheryl N Poth,
Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing
among Five Approaches (Sage publications, 2016).

2 Asfi Manzilati, Metodologi Penelitian
Kualitatif: Paradigma, Metode, dan Aplikasi (Malang:
Universitas Brawijaya Press, 2017), 91.

161


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/ manthiq

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

dan memahami konsep jiwa menurut Ibnu
Sab’in dalam Kitab Buddul ’Arif, bukan untuk
mengukur atau memprediksi

Objek penelitian ini adalah teks pemikiran
dalam  studi filsafat Islam  dengan
pembahasan filsafat jiwa, di mana teks-teks
sering kali mengandung makna simbolik dan
metaforis yang mendalam. Dalam
menganalisis konsep jiwa menurut Ibnu
Sab‘in dalam Budd al-‘Arif, penulis memilih
pendekatan Hermeneutik-filosofis.

Hermeneutika filosofis adalah cabang dari
hermeneutika yang berfokus pada
pemahaman makna teks melalui proses
dialogis antara penafsir dan teks, dengan
mempertimbangkan konteks historis dan
budaya.? Dalam konteks ini, hermeneutika
filosofis tidak hanya mencari makna literal
dari teks, tetapi juga mencoba memahami
pengalaman eksistensial yang mendasari teks
tersebut

Hans-Georg Gadamer, seorang filsuf
Jerman, menekankan bahwa Pemahaman
adalah fusi cakrawala (fusion of horizons), di
mana cakrawala penafsir dan cakrawala teks
bertemu untuk menghasilkan makna yang
baru. Pemahaman bukanlah proses yang
dilakukan oleh subjek yang netral, tetapi
adalah proses dialogis di mana penafsir dan
teks saling berinteraksi untuk
mengungkapkan makna yang lebih dalam.4

Hermeneutika filosofis dinilai cocok
digunakan karena: 1)Kedalaman Makna: Teks
Budd al-‘Arif mengandung makna yang
mendalam dan simbolik, yang memerlukan
pendekatan interpretatif untuk
memahaminya secara utuh. 2)Konteks
Historis dan Budaya: Hermeneutika filosofis
mempertimbangkan konteks historis dan
budaya dari teks, yang penting dalam

3 Ashadi Ashadi, ‘Eksplorasi Konsep
Filosofis Hermeneutik: Metode Dalam Penelitian
Arsitektur Ashadi’, Nalars, 15.1 (2024), 37-48.

4 Hans-Georg Gadamer, ‘Truth and Method,
Translation Revised by Joel Weinsheimer and Donald
G’, Marshall. Ed. Wahrheit Und Methode. London:
Continuum, 2004.

memahami pemikiran Ibnu Sab‘in dalam
konteks sufisme dan filsafat Islam. 3)Dialog
antara Penafsir dan Teks: Pendekatan ini
memungkinkan adanya dialog antara penafsir
dan teks, yang membantu dalam menggali
makna yang lebih dalam dari konsep jiwa
yang dibahas oleh Ibnu Sab‘in.

Sumber data primer pertama dalam
penelitian yang bersumber dari data pustaka
berupa dokumen tertulis yaitu Kitab Budd al-
‘Arif karya Ibnu Sab’in edisi yang disunting
oleh George N. Khsheh, diterbitkan oleh Dar
al-Andalus pada tahun 1978(teks Arab).
Adapun sumber data primer kedua adalah
risalah Ibnu Sab’in yang berjudul al-Masail
Sagaliyyah.  Sedangkan  sumber data
sekunder berasal dokumen buku serta jurnal
baik yang membahas tentang tokoh maupun
yang membahas tentang tema jiwa secara
umum.

Tekhnik pengumpulan data dilakukan
dengan tahapan cara berikut: pertama,
menemukan pemikiran tentang jiwa didalam
kitab Buddul ‘Arif dan Masail Sagaliyyah.
Kedua, memetakan dan mengumpulkan
pembahasan jiwa dari kedua sumber Ketiga,
menganalisis penafsiran Ibnu Sab’in tentag
jiwa pada kitab Buddul ’Arif dan al-Masail
Sagaliyyah yang akan diuraikan sebagai
tahap analisis untuk menjawab rumusan
masalah.

Analisis data dilakukan dengan tiga
pendekatan utama. Pertama, dilakukan
analisis konseptual mendalam terhadap teks
untuk memahami konsep "jiwa" yang
diajukan oleh Ibnu Sab'in. Proses ini
mencakup identifikasi tema, argumen, serta
konteks  historis dan  kultural yang
memengaruhi pemikirannya.

Kedua, dilakukan analisis komparatif
dengan membandingkan pemikiran Ibnu
Sab'in dengan pandangan filsuf lain seperti
Ibnu Sina, Ibnu 'Arabi, dan Al-Ghazali.
Tujuannya adalah untuk menemukan
persamaan dan perbedaan dalam pandangan
mereka tentang jiwa, serta mengidentifikasi
bagaimana konteks sosial dan filosofis
membentuk setiap pemikiran.

162


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/ manthiq

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Ketiga, dilakukan analisis ontologis dan
epistemologis. Analisis ini berfokus pada
definisi "jiwa" dalam konteks ontologi
(keberadaan) dan bagaimana pengetahuan
tentang jiwa dapat diperoleh dalam konteks
epistemologi  (pengetahuan). Proses ini
mengeksplorasi cara Ibnu Sab'in
mendefinisikan jiwa, sifat-sifatnya, dan
hubungan antara jiwa dan tubuh.

Terakhir, pemikiran Ibnu Sab'in dibawa ke
dalam konteks modern dengan bantuan Teori
Reseptif (Rezeptionstheorie) dari Hans
Robert Jauss dan Wolfgang Iser. Analisis ini
bertujuan untuk mengeksplorasi relevansi
konsep jiwa Ibnu Sab'in dalam fenomena
zaman sekarang.

Tujuan Penelitian

1. Untuk mendeskripsikan konsep jiwa dalam
pemikiran Ibnu Sab’in

2. mengkaji faktor yang mempengaruhi
munculnya konsep jiwa Ibnu Sab’in dan
keistimewaan mazhab Ibnu Sab’in.

3. Menelaah, menganalisa serta memaknai
relevansi pemikiran Ibnu Sab’in tentang
jiwa dalam menghadapi problematika
modern

Penelitian
Ibnu Sab’in

Pembahasan dan Hasil
Analisis Konsep Jiwa
Dalam Kitab Buddul-‘Arif

Biografi Ibnu Sab’in

Ibnu Sab’in adalah seorang filsuf, sufi,
dan ilmuwan Muslim yang berasal dari
Andalusia (Spanyol Islam). Nama lengkapnya
adalah Abd al-Haqq Ibnu Sab’in, dan ia
dikenal sebagai salah satu tokoh yang berani
mengusung pandangan- pandangan baru
dalam filsafat dan mistisisme Islam.
Kehidupan dan pemikiran Ibnu Sab’i n sarat
dengan kontroversi karena ia sering kali
melawan arus pemikiran konvensional.
Warisannya tetap menjadi topik yang menarik
dalam kajian filsafat Islam hingga saat ini.
Ontologi jiwa menurut Ibnu Sab’in

Hakikat jiwa

Menurut Ibnu Sab’in adalah sebuah
jauhar ruhaniy, yang merupakan penggerak
daripada jasad, dan dia adalah eksistensi yang
murni berdiri sendiri bukan campuran dari zat
lain.  Pernyataan ini merupakan sebuah
pemikiran yang bercorak filosofis dan logis
dihasilkan dari sebuah premis premis dengan
logika semantis.

Posisi jiwa sebelum menyatu dengan
tubuh
Ibnu Sab’in berbendapat bahwa jiwa tidak
memiliki posisi sebelum dia bersatu dengan
tubuh karena jiwa merupakan substansi
ruhani yang tidak dikenakan kategori tempat,
tidak ditunjuk oleh arah, jarak dan juga waktu.
Didalam karyanya dikutip.

G ¥ g O Y g Alua Y gdga Y dsilag, alsal,
Dia menganalogikan bahwa jiwa sama seperti
sebuah  bilangan  yang  tidak layak
dipertanyakan dengan kategori tempat, tapi
dia adalah sebuah makna tersendiri, tidak ada
orang yang bertanya dimana angka satu.
Karena kategori tempat itu ditanyakan kepada
unsur fisik bukan kepada unsur non fisik.
Pendapat ini dikemukakan setelah diskusi dan
pemaparannya tentang pendapat para filsafat
yang mengatakan bahwa jiwa memiliki posisi,
dalam kutipannya tentang para filsuf
disebutkan bahwa ada yang berpendapat
bahwa jiwa berada diantara susunan galaksi,
jiwa berada pada akal aktif, atau pada jiwa
universal, atau beada di akal universal, atau
berada di pengetahuan tuhan yang qadim,
atau terletak pada persinggungan antar planet.
Dan ada yang mendasari pendapat pendapat
tersebut dari pekataan nabi:

M‘jfvw‘aﬁeﬂjwﬁs

Aku sudah menjadi nabi semenjak penciptaan
nabi adam pencampuran air dan tanah.
Hal ini menjadi dasar bahwa jiwa itu berada
pada suatu tempat yang disiapkan tuhan
Ketika proses pembentukan jasad sedang
dilakukan, dan berbagai macam tafsiran
tempat dilakukan oleh para filsuf. Dan semua
itu salah dipandangan Ibnu Sab’in.

163


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM

Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/ manthiq

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Penyatuan jiwa dengan tubuh
Pembahasan mengenai hal ini memiliki
beragam pendapat dalam diskusi para filsuf,
ada yang berpendapat bahwa penyatuan
terjadi dengan proses pencampuran unsur
biologi pada jasad manusia dan unsur ruhani,
ada juga yang menggambarkannya sebagai
sebuah unsu yang menempati sebuah sketsa,
dan ada juga yang mengatakan bahwa proses
ini terjadi ketika ebuah jasad telah melakukan
pemurnian sehingga bersatu dengan jiwa yang
murni.
Semua pendapat para filsuf ditolak Ibnu
Sab’in dengan argumen yang telah dijelaskan
sebelumnya bahwa hukum yang terkena pada
unsur jasmaniy tidak bisa dilekatkan pada
unsur rohaniy, maka tidak bisa kita katakan
bahwa jiwa menempati tubuh sama seperti air
menempati sebuah wadah, atau sebagaimana
aradh menempati jauhar. Melainkan Ibnu
Sab’in mengajak untuk melihat pandangan
teologis dari proses tersebut dimana dia
mengutlp ayaf alquran gs at- Talaq 12
ue-w SR 055 Hedia a1 (i  pai g Gl i )
ds...h\;\ B4 Gy e ;.u.udsu.b al u‘ L’M
Jaz: @l Y l.dc
Allah-lah yang menciptakan tujuh langit dan
seperti itu pula bumi. Perintah Allah berlaku
padanya, agar kamu mengetahui bahwasanya
Allah Maha Kuasa atas segala sesuatu, dan
sesungguhnya Allah ilmu-Nya benar-benar
meliputi segala sesuatu.
Dari ayat ini dapat dipahami bahwa Allah
tidak memberikan ta’lil atau sebab dari semua
penciptaan melainkan ingin menyadarkan kita
agar pengetahuan yang kita cari itu senantiasa
berujung pada kebesaran allah SWT dan allah
maha kuasa atas segala sesuatu.

Hierarki jiwa

Setelah pemaparan panjang
pandangan Ibn Sab‘in tentang Jiwa, diujung
diskusi ada pembahasan penting yang
menarik untuk dikaji dan dianalisis lebih
mendalam serta direfleksikan lebih jauh
secara realita, dibarengi dengan upaya
perenungan filosofis dan dialogis, yaitu

mengenai hierarki Jiwa. Diskusrus hierarki
jiwa ini telah digaungkan oleh para filsuf baik
islam maupun filsuf peripatetik dengan istilah
yang berbeda, klasifikasi,fakultas, jenis.

Diasumsikan bahwa pandangannya
mengenai hierarki Jiwa ini identik —dengan
pandangan Ibnu Sina (370-428 H./980-1037
M.) dan Ikhwan al-Safa’ (Abad ke 4-5 H./10-11
M.) dari kalangan filosof Muslim, serta ada
beberapa intisari pemikiran dari Aristoteles
dan Plato. Terlepas dari asumsi bahwa dia
terpengaruh atau tidak, hal ini tentu
memperkuat bahwa Ibnu Sab’in menguasai
pandangan para filosof, khususnya dalam
konsep Jiwa dan. Meski demikian, ada
perbedaan yang cukup fundamental antara
pandangannya dan pandangan para filosof
Muslim tersebut. Tentu saja perbedaan ini
hadir ketika Ibn Sab‘in menegaskan perspektif
Kesatuan Mutlak (al- Wahdah al-Mutlagah)
dan madzhab al-Muhaqqiq-nya.

Berpisahnya jiwa dari jasad

Dalam menjelaskan fenomena ini, Ibnu
Sab’in memaparkan pendapat para filsuf,
mengenai apa saja penyebab berpisahnya jiwa
dari jasad, bagaimana proses berpisahnya jiwa
dari jasad, dan memaparkan apa itu mayat.
Pembahasan pertama yaitu apa saja penyebab
kematian dalam mazhab para filsuf.

Pertama, yaitu kematian yang bisa
disebabkan oleh penyakit, kecelakaan atau
pembunuhan atau yang lainnya, yang kedua,
karena manuia adalah makhluk yang tersusun
dari beberapa unsur, maka apapun yang
terangkai dari beberapa unur pasti akan
berpisah, yang ketiga, karena mereka adalah
benda yang hidup, dan yang hidup pasti akan
mati, yang keempat , karena tuhan mereka
menghendaki mereka mati.5

Setelahnya Ibnu Sab’in  memberikan
penjelasan lebih terhadap empat penyebab
tersbut dalam pandangan para filsuf, bahwa
kematian dalam paradigma para filsuf adalah
sebuah kelahiran kedua bagi jiwa, dan jiwa
bagaikan telah keluar dari kegelapan menuju

5 Sab’in, Budd Al-Arif. H.294
164


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/ manthiq

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Cahaya. Ada yang berpendapat bahwa itu
adalah urusan tuhan, ada yang berpendapat
bahwa itu adalah pesristiwa alami yang tidak
bisa dicari alasanya.®

Setelah mendapatkan penyebabnya para
filsuf menjelaskan kategori jiwa mana yang
dapat terkena dengan kematian. Sebelum itu
mereka menegaskan bahwa yang matiadalah
jasad. Karena jiwa adalah unsur ruhaniy. Dan
jiwa yang mengalami keberpisahan hanyalah
jiwa  natigah.  Maka  tidak  disebut
keberpisahan pada jiwa nabatiy dan jiwa
hewaniy. Unsur jiwanya pun akan hilang
dengan hilangnya jasad.”

Semua penjelasan itu menurut Ibnu Sab’in
adalah salah dan tidak benar, cederung
menyusahkan untuk dipahami, bahwa mudah
saja, karena manusia terdiri dari jasad yang
materi sementara ruh itu non materil. Tidak
Bersatu dan tidak berpisah seperti sebuah
benda terpisah dari wadah, maka tidak ada
kematian untuk ruh, kematian hanya ada
untuk jasad.8

Timbul pertanyaan, siapa yang melakukan
proses tersebut, apakah tubuh itu sendiri yang
memisahkan dirinya, ataukah ruh itu sendiri
yang pergi meninggalkannya. Tubuh hanya
melakukan aktifitas biologis yang terjadi pada
jasad, akan tetapi tidak ada yang melakukan
proses itu kecuali itu karena Allah swt, allah
yang menghidupkan dan mematikan manusia,
dialah yang menentukan manusia mana yang
akan dimatikannya.?

Bukti kekekalan jiwa dan
ketidakfanaannya

kekal yang dimaksudkan dalam
pembahasan ini ialah kekal yang bermula
setelah kematian, bukan bearti dia kekal dan
ada emenjak dulu kala atau Qadim, dan tidak
semua jiwa itu kekal melainkan hanya jiwa
manusia atau an-nafs annatigah saja.
Menurut Sebagian filsuf jiwa bersifat kekal

¢ Sab’in, Budd Al-Arif. H.295
7 Sab’in, Budd Al-Arif. H. 296-297
8 Sab’n, Budd Al-Arif. H.302
® Sab’in, Budd Al-Arif. H.304

dalam artian dia tidak menghilang setelah
mati, yang hilang hanyalah unsur materi yaitu
jasad meskipun ada juga yang berpendapat
bahwa jiwa itu akan hi lang sebagaimana
jasad, dan akan hidup Kembali sebagai jiwa
yang baru.

Jiwa adalah entitas yang berdiri
sendiri dan tidak terikat pada tubuh, dan
tubuh hanyalah alat bagi jiwa untuk
mendapatkan  pengetahuam. Dan jiwa
merupakan wadah penampung pengetahuan
tersebut, buktinya bahwa anggota tubuh tidak
menyimpan pengetahuan karena jasad
merupakan entitas materi yang akan hancur,
maka tubuh adalah alat bagi jiwa, sedangkan
jiwa tidak hancur, maka jiwa menjadi kekal
karena dia adalah wadah yang menerima
pengetahuan. Itu yang pertama.t°

Kedua, jasad adalah entitas yang
dikenai kategori arah, namun dia sama sekali
tidak dapat menuju arah tersebut secara
sendirian, melainkan jiwa lah yang mengatur
dan berkehendak atas hal tersebut, maka
secara langsung jiwa adalah unsur yang hidup
dan menghidupkan sedangkan jasad hanyalah
benda mati yang tidak berkehendak, maka
jika jiwa terpisah dari jasad, jasad akan fana
menghilang sedangkan jiwa akan tetap
hidup.

Ketiga, jiwa hewani sangat berbeda
dengan jiwa rational atau nafsan-natiqah, jiwa
rasional senantiasa mencari keutamaan,
kehidupan yang layak, ilmu pengetahuan
yang menjaga keberadaannya. Sedangkan nafs
hayawaniy hanya mencukupkan dirinya
dengan mencari dan memenuhi sebanyaknya
akan syahwatnya apapun caanya tanpa
memikirkan keberlangsungan hidupnya, maka
jiwa yang hidup dengan keutamaan dan nilai
yang tinggi, itulah yang akan tetap hidup dan
lebih layak daripada jiwa yang memilih
kesenangan dan kebahagiaan sesaat.2

Keempat, panca indra yang dimiliki
oleh tubuh dengan segala rangkaiaan, serta

10°Sab’tn, Budd Al-Arif. H.307
1'Sab’n, Budd Al-Arif. H.308
12 Sab’n, Budd Al-Arif. H.309
165


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM

Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/ manthiq

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

kegunaannya apakah dapat mengetahui apa
yang ia kerjakan, atau sadar atas apa yang ia
kerjakan tentu tidak, melainkan panca indra
itu aktif Ketika jiwa yang hidup itu ada pada
jasad, maka terbukti bahwa jiwa adalah unsur
yang terus kekal setelah mati, kemudian
apakah panca indra itu tadi mengetahui apa
input yang telah ia dapat dari dirinya, tentu
tidak karena semua itu yang merasakan
adalah jiwa.®s

Destinasi jiwa setelah berpisah dengan
jasad

Setelah  berpisah dengan jasad,
kemana jiwa itu akan pergi? Hal ini menjadi
pembahasan lanjutan diantara para filsuf, dan
Ibnu Sab’in memaparkan beberapa pendapat
mereka. Jiwa akan pegi meninggalkan tubuh,
dan hal itu akan terjadi apabila jiwa itu telah
menyelesaikan aktivitasnya didalam tubuh.
Lalu mereka akan Kembali menyatu, baik itu
menyatu dengan akal aktif, atau akal
universal. Jika jiwa jiwa itu telah sempurna
ilmunya maka ia akan Kembali ke akal aktif,
atau jika jiwa itu telah selesai melakukan
aktifitas rasional makai ia Kembali ke jiwa
universal.

Berbeda dengan ahlu tanasukh,

dimana mereka mengatakan bahwa jiwa akan
Kembali ke alam dunia, namun terlahir
Kembali dalam wujud yang berbeda beda
sesuai dengan tingkatan amal yang telah ia
lakukan, hal ini sangat kontradiksi dengan
kalam para qudama’ bahwa jiwa akan Kembali
kepada allah dan kedekatannya tergantung
dengan amal yang ia lakukan di dunia.
Setelah seluruh penjelasan tadi, Ibnu Sab’in
menegaskan bahwa jiwa itu tidak memiliki
akhir, dia tidak memiliki destinasi, dan tidak
akan beristirahat kecuali ketempat asalnya,
dan jasad akan Kembali pula keasalnya.

Analisis mazhab jiwa Ibnu Sab’in

Mazhab jiwa Ibnu Sab’in adalah mazhab
filsafat yang dibalut dengan tasawuf

13 Sab’in, Budd Al-Arif. H.310

Dari referensi yang tertulis dan
berkaitan dengan Ibnu Sab’in yang
bertemakan filsafat, termasuk kitab Buddul
’Arif dan pembahasan tentang jiwa, sangat
kental akan pembahasan, teologi, alam, dan
matematika. dari riwayat akademisnya
tercatat bahwa dia mempelajari pemikiran
pemikiran para filsuf baik timur ataupun barat
secara rinci dan melakukan kritik terhadap
pendapat mereka. Sebagaimana komentarnya
terhadap al-farabi “Al-Farabi merupakan oang
yang paling paham terhadap filsafat dan ilmu
ilmu dalam filsafat peripatetik, tidak ada yang
menandinginya di bidang itu”. Walaupun
banyak kritik terhadapnya.

Ibnu Sab’in juga mengambil secara
langsung pendapat pendapat, ibnu thufail,
ibnu rushd, dan meletakkannya kedalam
mazhabnya tanpa merujuk ke referensinya,
baik dalam menjelaskan wahdah mutlawah,
atau dalam menjelaskan konsep jiwanya, hal
ini di jelaskan oleh ernest reinan, “Ibnu Sab’in
seorang tokoh yang mengatakan wajdatul
wujud mengambil pendapatnya dari Ibnu
Rusyd tanpa merujuk dan menjelaskan secara
rinci hal tersebut dan itu tidak hanya terjadi
pada Ibnu Rusyd melainkan tokoh tokoh filsuf
lain juga”.

Surat menyurat antara Ibnu Sab’in dan kaisar
Fredrik juga menjadi dokumen nyata akan
mazhab filsafat Ibnu Sab’in, dimana jawaban-
jawaban yang diberikan Ibnu Sab’in
memberikan kepuasan terhadap kaisar
dibandingkan para hukama’ dari mesir, syam,
iraq, dan yaman. Dalam jawaban itu terbukti
bahwa mazhab Ibnu Sab’in yang juga tertulis
dalam kitab Buddul ’Arif, mengandung banyak
sekali pendapat para filsuf seperti mazhab
Aristoteles, mazhab Plato, dan mazhab filsuf
muslim seperti Al-Farabi dan Ibnu Rusyd.

Didalam kitab Buddul ’Arif sangat kental akan
pembahasan filsafat, mulai dari pembahasan
epistemologi ilmu, logika mantiq, ontologi
manusia, dan pembahasan tentang jiwa.
Semua bab itu menjadi mugaddimah Ibnu
Sab’in sebelum menyelami tasawwuf, yang dia
latihankan dari beberpa gurunya seperti Ibnu
Mir’ah dan Ibnu Ahla, sehingga becampurlah

166


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/ manthiq

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

antara pengetahuan filsafat dan pengalaman
spritual tasawuf Ibnu Sab’in.

Mazhab Ibnu Sab’in adalah sebuah
fenomena kritik

Ibnu Sab’in adalah filsuf yang dikenal
sebagai filsuf yang fokus dalam mengkritik
gagasan serta argumen yang menghegemoni
keilmuan pada zamannya. Dan kitab Buddul
’Arif sera Masail Saqaliyyah meurpakan bukti
otentik akan krtitiknya dalam bidang tasawuf
falsafi.

Didalam kitab Buddul ’Arif misalnya,
tujuan dari ditulisnya kitab ini adalah
menjawab  pertanyaan pokok mengenai
seorang sufi, “bagaimana seorang sufi dapat
sampai  kepada  derajat kamal dan
menghasilkan ilmu yang mutlaq”. Ibnu Sab’in
mendiskusikan pendapat para ahli, dari ahli
filsuf ahli kalam, ahli tafsir dan hadits,
mengkritik satu persatu pendapat mereka dan
menampakkan kekurangannya. Sebagaimana
yang ia lakukan dalam bab tentang jiwa, dia
memaparkan setiap penjelasan filsuf lalu
mengkritiknya. sebagaimana dalam karya
Masail Saqaliyyah dia memberikan
jawabannya setelah memaparkan argumen
para filsuf lalu mengkritiknya.

Seorang liberalis Masssignon
mengabadikan peristiwa ini, dan memuji
fenomena kritik ini sebagai warisan yang
istimewa dalam sejarah filsafat islam, sebagai
sebuah kritik pribadi, yang memiliki metode
kritik dengan pemikiran yang mendalam,
dengan memaparkan argumen para filsuf
menyusunya lalu membantahnya, dan
menjelaskan kekurangannya.

Fenomena kritik ini pada faktanya
bukan yang pertama terjadi dalam sejarah
filsafat islam, melainkan ada pendahulunya
seperti fenomena kritik al-Ghazali dalam kitab
tahafut-alfalasifah dan kitab tahafut at-
tahafut Ibnu Rusyd menjadi sebuah contoh
bagaimana dialektia yang terjadi, juga tidak
lupa akan kritik ibnu arabi yang mengkritik
para filsuf, ahlu kalam dan para fugaha’.

Mazhab Ibnu Sab’in adalah mazhab
dialektika

Debat dan diskusi yang terjadi pada
zaman Ibnu Sab’in dapat dijelaskan dengan
mazhab dialektika heigel Dialektika menurut
Georg Wilhelm Friedrich Hegel adalah metode
filsafat yang menjelaskan perkembangan ide
atau realitas melalui proses kontradiksi dan
resolusi. Proses ini tidak  hanya
menggambarkan konflik antara gagasan,
tetapi juga bagaimana konflik tersebut
mendorong kemajuan menuju pemahaman
yang lebih tinggi.

Secara umum, dialektika Hegel sering
dijelaskan melalui tiga tahap:

1. Tesis: Pernyataan atau posisi awal.

2. Antitesis: Penolakan atau kontradiksi
terhadap tesis.

3. Sintesis: Resolusi yang
menggabungkan elemen dari tesis dan
antitesis, menghasilkan pemahaman
yang lebih tinggi.

Namun, penting untuk dicatat bahwa Hegel
sendiri tidak secara eksplisit menggunakan
istilah "tesis-antitesis-sintesis" dalam karya-
karyanya; struktur ini diperkenalkan oleh
Heinrich Moritz Chalybdus untuk menjelaskan
metode Hegel.

Hegel menggunakan istilah  Aufhebung
(sublasi) untuk menggambarkan proses di
mana kontradiksi tidak hanya diatasi tetapi
juga dipertahankan dalam bentuk yang lebih
tinggi. Dengan kata lain, setiap tahap dalam
dialektika mengandung dan melampaui tahap
sebelumnya, menciptakan perkembangan ide
yang dinamis dan progresif.

Dalam menjelaskan pendapatnya Ibnu Sab’in
selalu mengawali dengan pemaparan para ahli
dari setiap disiplin keilmuan, terutama para
ahli filsfat, memaparkan argumennya lalu
menjelaskan kekurangannya dengan logika
mantiq, kemudian mengkritik pandangan
tersebut. Dalam pandangan Ibnu Sab’in,
semua argumen yang berbeda akan Kembali
kedalam satu pandangan yang Mutlaq, dan
pandangan-pandangan itu tidaklah ada
melainkan sebuah wujud yang muqayyad, dan
akan menjadi sebuah satu keutuhan yaitu
wujud Mutlag. Maka lahirlah paham wujud
muthlaq yang menjadi dasar setiap argument
filosofis Ibnu Sab’in terutama tentang jiwa.

167


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM

Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/ manthiq

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Mazhab Ibnu Sab’in dan kontribusinya
terhadap filsafat etika atau tasawuf
akhlaqi.

Secara explisit dalam kitab buddul arif
tidak memberikan penjelasan yang jelas
mengenai langkah langkah suluk atau ibadah
ritual yang dijalankan oleh ibnu sab’in, namun
dia memaparkan konsep serta progres jiwa
secara teorikal. Hal ini dalam filsafat masuk
kedalam pembahasan etika atau moral, dan
dalam pembahasan tasawuf termasuk dalam
jenis tasawuf akhlaqi.

Filsafat etika adalah cabang filsafat
yang mempelajari tentang moralitas, baik dan
buruk, serta prinsip-prinsip yang mengatur
perilaku manusia. Menurut Bertens, filsafat
etika adalah cabang filsafat yang menyelidiki
tingkah laku moral dan nilai-nilai yang
mendasarinya. Ia menjelaskan bahwa etika
berusaha menjawab pertanyaan tentang apa
yang seharusnya dilakukan manusia dan
bagaimana menentukan tindakan yang baik.
Sedangkan menurut Magnis-Suseno , filsafat
etika adalah refleksi kritis tentang norma-
norma yang menyangkut bagaimana manusia
seharusnya hidup dan bertindak.

Sedangkan Tasawuf akhlaqi adalah
aspek dari tasawuf yang berfokus pada
pengembangan akhlak dan moralitas individu.
Sejarahnya berkaitan dengan perkembangan
spiritual dalam Islam, di mana para sufi
berusaha mencapai kedekatan dengan Tuhan
melalui perbaikan diri dan perilaku yang baik.
Menurut al-Qusyairi dalam al-Risalah al-
Qusyairiyyah, tasawuf akhlaqi adalah jalan
penyucian jiwa (tazkiyat al-nafs) melalui
pengamalan akhlak mulia yang bersumber
dari ajaran Islam untuk mencapai maqam-
magam spiritual. Sedangkan menurut al-
Ghazali dalam Thya' Ulum al-Din, tasawuf
akhlaqi adalah proses pembentukan karakter
(tahdhib al-akhlaq) yang bertujuan untuk
mendekatkan diri kepada Allah melalui
penyempurnaan moral.

Relevansi Konsep Jiwa Ibnu Sab’in
Dengan Problematika Modern

Salah satu problematika besar dalam
wacana pemikiran kontemporer adalah
dualisme antara agama dan rasionalitas.

Dalam  masyarakat modern, terdapat
kecenderungan untuk memisahkan secara
tajam antara dimensi rasionalitas—yang
diidentikkan dengan sains, filsafat, dan
logika—dengan  dimensi religius yang
bersandar pada iman dan wahyu. Dualisme
tersebut bahkan sedemikian tajam, sehingga
membuat relasi keduanya, terutama antara
akal dan iman, antara agama dan ilmu
pengetahuan, ada dalam pusaran konflik yang
seakan tiada akhir. Saat agama berkuasa
(terutama sebelum abad pencerahan), akal
serta ilmu pengetahuan dipaksa untuk
menghamba dan mengamini apapun kata
agama.

Sebaliknya, ketika akal dan ilmu
pengetahuan berkembang dengan dahsyat
serta menghasilkan pencapaian pencapaian
yang luar biasa seperti sekarang ini,
kredibilitas agama digugat dan relevansinya
dipertanyakan. Agama secara sadar atau tidak
sadar dikondisikan untuk tunduk pada temuan
dan logika sains. Kebenarannya seringkali
hanya diakui sejauh itu selaras dengan rasio,
dan dimensinya yang sejatinya mencakup
‘vang transendental’ seringkali direduksi
hanya sebatas dimensi yang ragawi dan
naluriah semata.

Polarisasi ini menyebabkan
berkembangnya  dua  kutub  ekstrem.
Fenomena berikutnya, muncullah dua ekstrim
Akal dan iman, yang masing-masing memiliki
kekuatan untuk menarik banyak orang masuk
dalam pengaruhnya. Ekstrim pertama,
fundamentalisme dan radikalisme agama.
Ekstrim kedua Ekstrim pertama, pengabaian
agama. Fenomena pengabaian bahkan
penolakan terhadap iman dan agama ini
(mulai dari faham sekulerisme, materialisme,
relativisme, nihilime, fasisme sampai
atheisme).

Problematika ini menjadi sangat luas
apabila tidak dibatasi maka penulis akan
membatasi fenomena yang terjadi pada dua
ekstrim, ektrim pertama, penulis akan fokus
pada fenomena karomah wali, yang kedua
penulis akan berfokus pada pengabaian agama
pada Masyarakat modern. dan di aumsikan
bahwa dua fenomena ini di latar belakangi
oleh motif mencari materi, baik itu secara

168


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM

Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/ manthiq

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

ekonomi mencari uang, atau mencari
ketenaran.

Kesimpulan

Berdasarkan keseluruhan pembahasan

dalam empat bab sebelumnya, dapat ditarik
beberapa kesimpulan sebagai jawaban atas
rumusan masalah penelitian ini:
Pertama Konsep Jiwa Menurut Ibnu Sab’in:
Pemikiran Ibnu Sab’in menempatkan jiwa
sebagai jauhar ruhaniy yang berdiri sendiri,
tidak dapat dikategorikan dalam wujud jasadi.
Hierarki jiwa menurutnya terbagi menjadi
nafs nabatiyah (jiwa vegetatif), nafs
hayawaniyah (jiwa hewani), nafs natiqah (jiwa
rasional), nafs hikmiyah (jiwa kebijaksanaan),
dan nafs nabawiyah (jiwa kenabian). Setiap
tingkatan jiwa mengandung daya-daya
tingkatan  sebelumnya dan  bertujuan
mencapai kesatuan mutlagah  (wahdah
mutlaqah).

Kedua Ontologi dan Epistemologi
Jiwa: Ibnu Sab’in menegaskan bahwa jiwa
murni sebelum menyatu dengan tubuh tidak
terikat ruang, waktu, maupun materi. Setelah
bersatu dengan tubuh, jiwa mengalami
pembatasan oleh kenikmatan jasadiyah, yang
dapat menutupi kemampuan akal dan
merusak kesadaran spiritual, sebagaimana
terlihat pada fenomena korupsi, hedonisme,
dan krisis moral kontemporer.

Ketiga Relevansi dengan Problematika
Modern: Konsep hierarki jiwa dan proses
penyucian diri (tazkiyatun nafs) Ibnu Sab’in
sangat relevan untuk mengatasi krisis
intelektual dan spiritual masa kini. Integrasi
akal dan spiritualitas yang ia usung dapat
menjembatani dikotomi sains—agama,
menolak fundamentalisme dan sekularisme
ekstrem, serta mencegah penyimpangan klaim
karomah dan hedonisme materiil.

Keempat Sintesis Filosofis: Pemikiran
Ibnu Sab’in mengajak pembaca untuk
menyintesis rasionalitas dan mistisisme. Akal
yang dibersihkan dari pengaruh nafsu duniawi
akan mengantarkan jiwa pada ma‘rifah
tertinggi. Dengan demikian, pengetahuan
spiritual bukan lahir dari anti-intelektualisme,
melainkan dari akal yang disucikan.

Daftar Pustaka

Al-taftazaniy, abu wafa al-ghanimiy, /bnu Sab’in
Wa Falsafatuhu Assufiyyah, 1st edn (beirut:
dar al-kitab al-libnaniy, 1973)

Ashadi, Ashadi, ‘EKSPLORASI KONSEP
FILOSOFIS HERMENEUTIK: METODE
DALAM PENELITIAN ARSITEKTUR
Ashadi’, NALARS, 15.1 (2024), 3748

Creswell, John W, and Cheryl N Poth, Qualitative
Inquiry and Research Design: Choosing
among Five Approaches (Sage publications,
2016)

Gadamer, Hans-Georg, ‘Truth and Method,
Translation Revised by Joel Weinsheimer
and Donald G’, Marshall. Ed. Wahrheit Und
Methode. London: Continuum, 2004

Huda, M S, and I H Habibi, ‘Wahdat Al Wujud,
Pesantren, and Religious Moderation Model
in Indonesia’, Religio. Jurnal Studi Agama-
Agama, 2021
<http://repository.uinsa.ac.id/id/eprint/817/>

Mahmudi, Muhammad Aly, and Lalu Fitriyadi
Bajuri, ‘Nalar Dialektika Hegel Dalam
Transformasi Fikih Qaul Qadim-Qaul Jadid
Imam Syafi’i’, Madinah: Jurnal Studi Islam,
10.2 (2023), 25565

Sab’in, Ibn, Al-Kalam ‘ala Almasa’il Al-
Saqaliyyah  (beirut, 1941) <WWW.
BOOKS4ALL. NET>

, Budd Al-Arif, 1st edn (beirut: dar al-

Kindiy, 1978)

, Rasail Ibnu Sab’in, ed. by abdurrahman
albadawiy, Rasail Ibn  Sab’in  (dar
elmisriyyah, 2007)

Sasirais, Kinurung M.Maden Idrus, Bambang
Purwantoro D. Petrus Jarob, Kurman
Ngatang Sanon, and Tulus Tu’u, ‘Seimbang
Spiritualitas Dan Intelektualitas’,
PAMBELUM,Jurnal Teologi, 3.01 (2011)

Suyuti, M H, ‘Buku Ajar [lmu Akhlak Tasawuf
(Penerbit Lakeisha, 2021)

A. Chaedar Alwasilah, Filsafat Bahasa Dan
Pendidikan (Bandung: Rosdakarya, 2010)

Abadi, T.W., ‘Aksiologi: Antara Etika, Moral, Dan
Estetika’, Kanal : Jurnal Ilmu Komunikasi, 2
(2016)

Abu Nasr Al-farabi, ‘Kitab Ara’ Ahlu Al-

169



https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM

Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/ manthiq

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Madinah’ (beirut: dar- al-masyriq, 1986)
Aderus, Andi, Universitas Islam, and Negeri

Alauddin, ‘PEMIKIRAN ISLAM
TENTANG JIWA DALAM PEMIKIRAN
ISLAM ISLAMIC THOUGHT

ON THE SOUL IN ISLAMIC THOUGHT”, Jurnal
Studi Islam Lintas Negara, 5.2 (2023), 81-88

Akasoy, Anna Ayse, ‘Ibn Sab‘In’s Sicilian
Questions : The Text , Its Sources , and Their
Historical Context Las Cuestiones Sicilianas
de Ibn Sab‘In : El Texto, Sus Fuentes Y Su
Contexto Historico’, 2008, 115-46

Al-taftazaniy, abu wafa al-ghanimiy, Ibnu Sab’in
Wa Falsafatuhu Assufiyyah, Ist edn (beirut:
dar al-kitab al-libnaniy, 1973)

Al-Walid, Kholid, Perjalanan Jiwa Menuju Akhirat
(Jakarta: Sadra Press, 2012)

Andi Muhammad Ikbal Salam, Muhammad
Huzain, ‘Al-Nafs Dalam Filsafat Islam:
Kajian Kritis Terhadap Pemikiran Tentang
Jiwa’, Jurnal Kajian Keislaman, 1 (2020)

Angga Prilakusuma, ‘Konsep Nafs Menurut Ibn
Sina Dan Al-Ghazali’ (UIN SUNAN AMPEL
SURABAYA, 2018)

Arikunto, Suharsini, Prosedur Penelitian: Suatu
Pendekatan Praktis (Jakarta: Rineka Cipta,
1993)

Asep Furqonuddin, ‘Jiwa Dan Daya-Dayanya
Menurut Filosof Muslim’, Al-Fath,

01.01 (2007), 90-102

DURORUL ANWAR, ‘KONSEP PENDIDIKAN
JIWA DALAM PERSPEKTIF AL QURAN’
(INSTITUT PTIQ JAKARTA, 2018)

Fajar, Dadang Ahmad, ‘Jiwa Dalam Pandangan
Filsafat Mulla Shadra’, Jaqfi:

Jurnal Aqgidah Dan Filsafat Islam, 3.1 (2018), 13—
31

Gazalba, Sidi, Sistematika Filsafat, Jilid I (Jakarta:
Bulan Bintang, 1967)

Gjesdal, Kristin, ‘Aesthetic and Political
Humanism: Gadamer on Herder,
Schleiermacher, and the Origins of Modern
Hermeneutics’, History of  Philosophy

Quarterly, 24 (2007), 275-296.
<www.jstor.org/stable/27745096>

Gufron, Iffan Ahmad. "Konsep al-Wahdah al-
Mutlagah menurut Ibn Sab'in."

Hasan, Puad, ‘Studi Atas Pemikiran Klasifikasi
Ilmu Ibn Sab’in’ (UIN Syarif Hidayatullah
Jakarta, 2014)

Ibn Sina, Asy-Syifa’ Ath-Thabi’iyyat an-Nafs
(Kairo: Haiah Mishriyah al-‘Ammah il
Kitabah, 1975)

Ibnu Miskawaih, Al-Fawz Al-Asghar (Beirut: Dar
Maktabah al-Hayah, 1970)

Insania, Studia, ‘METODOLOGI DALAM
KAJIAN PSIKOLOGI ISLAM Siti
Faridah Fakultas Ushuluddin Dan Humaniora
IAIN Antasari Banjarmasin’,

4.1 (2016), 69-78

Kurniawan, Al hafidz, ‘Tinjauan Status Hadits
“Man Arafa Nafsahu Arafa Rabbahu’, Nu

Online
Lubis, R, ‘Konsep Jiwa  Dalam
Al-Qur’an’, NIZHAMIYAH,
2020

<http://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/nizha
miyah/article/view/772>

M. Deden Ridwan, Tradisi Baru Penelitian Agama:
Tinjauan Antar Disiplin Ilmu (Bandung:
Nuansa, 2001)

Mahudi, M Z, Konsep Nafs Perspektif Ibnu Katsir
Dalam  Kitab Tafsir Al-Qur’an  Al-
Azhim(repository.ptig.ac.id,2015)

<https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/127/>

Milya Sari, Asmendri, Penelitian Kepustakaan
(Natural Science, 2020)

Muhammad Al-Adluni  Al-’idrisi, Tasawwuf
Falsafi Fi Falsafati Ibnu Sab’in, cet 1 (Dar
Baidha’: Dar Nasyr Al ..., 2006)

Muntasir, ‘FILSAFAT ISLAM: KONSEP JIWA
DALAM AL- QUR’AN DAN

FILSUF MUSLIM’, Jurnal At-Tarbiyah, 2 (2016)

Najati, Muhammad Utsman, Jiwa Dalam
Pandangan Para Filosof Muslim, Cet.l
(Bandung: Pustaka Hidayah, 2002)

Nuruddin, Muhammad, [LMU MANTIK (Depok:
kelra, 2019)

Nuralwala. "Menelisik Gagasan al-Wahdah al-
Muthlagah Ibnu Sab'in." Nuralwala, diakses 9
Maret 2025

Rahman, Dudung Abdur, Pengantar Metode
Penelitian  (Yogyakarta: Kurnia Alam
Semesta, 2003)

170


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
Manthiq MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM

Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/ manthiq

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Reza, Syah, ‘Konsep Nafs Menurut Ibnu Sina’,
Kalimah, 12.2 (2014), 263

<https://doi.org/10.21111/klm.v12i2.239>

Sab’in, Ibn, Budd Al-Arif, 1st edn (beirut: dar al-
Kindiy, 1978)

Serena, D. P., Hani, S. U., Vionita, B. S., & Sohim,
B.). Konsep Jiwa Perspektif Ibnu Sina.
Media: Jurnal Filsafat Dan Teologi. 2023

Sugiyono, = Metode  Penelitian  Pendidikan
(Bandung: Alfabeta, 2012)

, MetodologiPenelitian Kuantitatif,
Kualitatif, Dan R&D. (Bandung: Alfabeta,
2019)

Suhartono, Suparlan, Dasar-Dasar Filsafat “Cogito
Ergo Sum” Aku Berpikir Maka Aku Ada
(Rene Descartes) (Yogyakarta: Ar-Ruzz
Media, 2009)

Tasawuf Kultural; Fenomena Shalawat Wahidiyah.
Lkis Pelangi Aksara.2008

Tien Rohmatin, ‘JIWA DAN RUH Studi Atas
Filsafat Manusia Al-Farabi’ (UIN Syarif
Hidyatullah Jakarta)

Al Walid, Kholid, and Bil Hamdi, ‘Analisis
Spiritual Atheism Dalam Tinjauan Filsafat
Jiwa Mulla Sadra’, TAJDID: Jurnal Ilmu
Ushuluddin, 22.2 (2023), 298-33

171


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

