
             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

 

122 
 

Bahagia itu Tidak Sederhana: 
Relevansi Konsep Eudaimonia Aristoteles di Masa Kontemporer 

 
Imam Iqbal 1, Eliawati 2, M. Zikri 3, Muhammad Aska Irfani 4, Afdalul Ummah 5  

 
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, 1 4 5  Universitas Islam Negeri Raden Fatah, 2 

Palembang, Universitas Islam Negeri Fatmawati Sukarno Bengkulu 3 
 

1 imam.iqbal@uin-suka.ac.id, 2 eliawati_uin@radenfatah.ac.id,  
3 mzikri@mail.uinfasbengkulu.ac.id, 4 24205011004@student.uin-suka.ac.id,  

5 24205011020@student.uin-suka.ac.id 

 
Abstract: This article highlights common views that define happiness in a simplistic and shallow 
way. Philosophical analysis reveals these conceptions to be superficial and fail to capture the 
essence and true nature of human identity. As Aristotle demonstrates, an authentic human 
happiness is inherently complex, yet more substantive, profound, and meaningful. This article 
presents Aristotle’s account of eudaimonia and investigates its pertinence as a corrective to 
superficial popular interpretations of happiness. To this end, a qualitative study was carried out 
on Aristotle’s works as well as on supplementary materials drawn from journal articles, books, 
book chapters, and relevant online literature. Employing hermeneutic text interpretation and 
theoretical reflection, the research reveals that Aristotle’s model of eudaimonia —grounded in the 
synergistic interplay of ultimate end (telos), distinctive function (ergon), and virtue (aretē), 
underpinned by practical wisdom (phronesis)— more fully satisfies the existential demands of 
happiness and a purposeful and meaningfull life. Far from being an antiquarian curiosity, this 
classical framework offers a robust corrective to both ancient and contemporary shallow readings 
of happiness by affirming the rational character of human nature and the depth of a truly 
flourishing life. 
Keywords: reductive conceptions of happiness, Aristotle, eudaimonic happiness, plesure-centered 
morality, hedonism, virtue ethics 
 
Abstrak: Artikel ini menyorot pandangan populer yang memaknai kebahagiaan secara sederhana 
dan dangkal. Dari perspektif filsafat, pandangan tersebut seringkali bernilai superfisial dan tidak 
mencerminkan hakikat dan jati diri manusia. Sebagaimana ditunjukkan Aristoteles, kebahagiaan 
yang manusiawi justru bersifat kompleks, namun lebih substansial, mendalam, dan bermakna. 
Artikel ini mendeskripsikan konsep kebahagiaan eudaimonis Aristoteles tersebut dan menggali 
relevansinya dalam merespons pandangan populer yang simplistis tentang kebahagiaan. Untuk itu, 
dilakukan penelitian kualitatif terhadap karya-karya Aristoteles dan karya lain dari artikel jurnal, 
buku, book chapter, dan literatur daring yang membahas topik ini. Data yang terkumpul dianalisa 
dengan menggunakan teknik hermeneutika teks dan refleksi teoritis. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa meskipun kompleks dan klasik, konsep kebahagiaan eudaimonis Aristoteles lebih substantif 
dan menyentuh kebutuhan eksistensial manusia dalam mencapai kebahagiaan dan hidup yang 
bermakna. Kebahagiaan eudaimonis Aristotelian didasarkan atas variabel utama, yakni tujuan akhir 
(telos), fungsi khas (ergon), dan keutamaan (aretē) yang sinergis dengan kebijaksanaan praksis 
(phronesis). Konsep ini lebih mencerminkan hakikat manusia sebagai makhluk rasional, dan relevan 
dalam merespons pandangan populer yang memaknai kebahagiaan secara dangkal dan simplistis, 
baik pada masa Yunani Kuno maupun pada masa kontemporer. 
Kata kunci: kebahagiaan yang simplistis, Aristoteles, kebahagiaan eudaimonis, moralitas berdasar 
kesenangan, etika keutamaan 
  
  

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705
mailto:imam.iqbal@uin-suka.ac.id
mailto:eliawati_uin@radenfatah.ac.id
mailto:mzikri@mail.uinfasbengkulu.ac.id
mailto:24205011004@student.uin-suka.ac.id
mailto:24205011020@student.uin-suka.ac.id


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

 

123 
 

Pendahuluan 
Kebahagiaan seringkali dimaknai secara 

dangkal dan simplistis. Kalau kita mengetikkan 
kalimat “bahagia itu sederhana” di mesin 
pencari Google, akan muncul ratusan hingga 
ribuan laman yang menayangkan kalimat 
tersebut dalam berbagai versi, mulai dari 
bentuk ungkapan bijak, kata-kata motivasi, 
hingga petuah harian. Misalnya, liputan6.com 
memuat 180 ungkapan yang senada dengan 
“bahagia itu sederhana” sebagai petuah untuk 
menyederhanakan hidup.1 Laman brilio.net 
merangkum 100 kutipan serupa sebagai bukti 
bahwa kebahagiaan tak perlu rumit.2 
Sementara laman diedit.com menampilkan 115 
kata bijak yang menekankan bahwa 
kebahagiaan datang dari hal-hal kecil dan 
sederhana.3 Kalimat “bahagia itu sederhana” 
juga sering muncul sebagai status di Whatsapp, 
Facebook, dan judul postingan di Youtube. 
Fenomena ini menunjukkan betapa 
populernya narasi yang ingin menonjolkan 
pemaknaan bahwa kebahagiaan itu adalah hal 
yang sederhana, yang bahkan bisa dirasakan 
dengan secangkir kopi pada suatu pagi yang 
dingin. Kebahagiaan dimaknai secara 
sederhana sebagai perasaan senang atau 
gembira yang dirasakan seseorang pada 
momen tertentu.4 Badan Pusat Statistik ikut 
menampilkan data tahun 2021 yang seolah 
menguatkan narasi tersebut.5 

Dalam kajian filsafat, terutama etika, 
kebahagiaan tidak selalu dipahami sebagai 
sesuatu yang sederhana, melainkan sebagai 
sebuah konsep yang kompleks dan sarat 
makna. Alasdair MacIntyre mencatat bahwa 
topik ini telah menjadi persoalan klasik dan 
menyita perhatian para filsuf sejak periode 
Yunani Kuno.6 Dalam perkembangannya, topik 
ini menjadi perennial karena menyentuh inti 
keberadaan dan tujuan hidup setiap individu 

 
1 180 Kata-Kata Bahagia Itu Sederhana, Petuah Bijak 

untuk Menyederhanakan Hidup - Page 2 - Hot 
Liputan6.com 

2 100 Kata-kata bahagia itu sederhana, bukti hidup 
tak perlu ribet 

3 115 Kata Bijak "Bahagia Itu Sederhana" ~ Simpel 
dan Lucu | diedit.com 

4 Richard Kraut, “Two Conceptions of Happiness”, 
The Philosophical Review, Vol. 88, No. 2, 1979, h. 181. 

5 Dimensi Kepuasan Hidup Indeks Kebahagiaan - 
Tabel Statistik - Badan Pusat Statistik Indonesia 

manusia sepanjang masa. Topik ini juga 
berkembang menjadi persoalan universal, 
karena setiap kebudayaan memiliki 
pandangannya sendiri. Tampaknya, topik ini 
akan menjadi salah satu persoalan yang tidak 
akan pernah sampai pada jawaban final karena 
argumentasi dan jawaban yang diajukan selalu 
berubah dan berkembang sesuai dengan 
perkembangan pengetahuan, nilai, dan 
konteks sosial yang mengitarinya. 
Perkembangan istilah, konsep, dan 
metodologi, serta perubahan arah zaman ikut 
mewarnai berbagai argumentasi yang 
diajukan.  

Dalam filsafat Yunani Kuno, pandangan 
Aristoteles menempati posisi sentral dalam 
diskursus tentang kebahagiaan (eudaimonia). 
Ia mengkritik dan menolak pandangan populer 
tentang kebahagiaan yang ia nilai dangkal, 
hewani, dan tidak manusiawi. Ia membangun 
argumentasi filosofis yang lebih substantif dan 
mendalam. Konsepnya tentang kebahagiaan 
telah menjadi salah satu tonggak penting dan 
meninggalkan jejak panjang dalam diskursus 
etika hingga saat ini. Pada paruh kedua abad 
ke-20, argumen etika Aristoteles dibangkitkan 
kembali melalui karya para filsuf, seperti 
Elizabeth Anscombe,7 Philippa Foot,8 dan 
Alasdair MacIntyre.9 Mereka mengkritik 
pendekatan etika modern dan mengusulkan 
kerangka etika yang lebih menekankan 
karakter moral dan tujuan hidup yang lebih 
manusiawi, sebagaimana dicanangkan 
Aristoteles.  

Argumen etika Aristoteles juga 
mempengaruhi psikologi positif, khususnya 
pemikiran Martin Seligman. Ia mengikuti 
Aristoteles yang membedakan antara 
kebahagiaan hedonis yang berbasis 
kesenangan dan kebahagiaan eudaimonis yang 
berbasis makna hidup dan pencapaian diri.10 

6 Alasdair MacIntyre, After Virtue: A Study in Moral 
Theory, Indiana: University of Notre Dame Press, 2007, 
h. 34-39. 

7 Elizabeth Anscombe, Human Life, Action and 
Ethics, ed. Mary Geach and Luke Gormally, United 
Kingdom: Imprint Academic, 2005. 

8 Philippa Foot, Virtues and Vices and Other Essays 
in Moral Philosophy, Oxford: Clarendon University 
Press, 2002, h. 1-18. 

9 Alasdair MacIntyre, After Virtue… 
10 Martin Seligman, Authentic Happiness : Using The 

New Positive Psychology To Realize Your Potential For 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705
https://www.liputan6.com/hot/read/5487046/180-kata-kata-bahagia-itu-sederhana-petuah-bijak-untuk-menyederhanakan-hidup?page=2
https://www.liputan6.com/hot/read/5487046/180-kata-kata-bahagia-itu-sederhana-petuah-bijak-untuk-menyederhanakan-hidup?page=2
https://www.liputan6.com/hot/read/5487046/180-kata-kata-bahagia-itu-sederhana-petuah-bijak-untuk-menyederhanakan-hidup?page=2
https://www.brilio.net/ragam/100-kata-kata-bahagia-itu-sederhana-bukti-hidup-tak-perlu-ribet-250802j.html
https://www.brilio.net/ragam/100-kata-kata-bahagia-itu-sederhana-bukti-hidup-tak-perlu-ribet-250802j.html
https://www.diedit.com/kata-bijak-bahagia-itu-sederhana-simpel-dan-lucu/
https://www.diedit.com/kata-bijak-bahagia-itu-sederhana-simpel-dan-lucu/
https://www.bps.go.id/id/statistics-table/2/NjI3IzI=/dimensi-kepuasan-hidup-indeks-kebahagiaan.html
https://www.bps.go.id/id/statistics-table/2/NjI3IzI=/dimensi-kepuasan-hidup-indeks-kebahagiaan.html


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

 

124 
 

Selain itu, konsep kebahagiaan eudaimonis 
Aristoteles juga menginspirasi gagasan 
pendidikan karakter yang menempatkan 
pengembangan sifat-sifat terpuji dan kapasitas 
moral-rasional sebagai tujuan utama.11 
Bahkan, konsep ini menjadi salah satu tolok 
ukur dalam indeks kebahagiaan (happiness 
index) dan indeks pembangunan manusia 
(human development index) versi UNDP.12 
Dapat dipastikan bahwa meskipun konsep 
kebahagiaan Aristoteles muncul lebih dari 2o 
abad yang lalu, ia tetap hidup sebagai orientasi 
etika normatif yang menantang segala bentuk 
pemaknaan kebahagiaan yang simplistis dan 
sederhana, bahkan yang terjadi di abad 
modern ini. 

 
Rumusan Masalah 

Bagaimana visi konseptual Aristoteles 
relevan dalam menantang pandangan populer 
pada periode Yunani Kuno dan kontemporer 
yang menyederhanakan kebahagiaan sebagai 
kesenangan sesaat, kepuasan instan, atau 
pemenuhan hasrat hewani semata? 

 
Tujuan Penelitian 

Tujuan artikel ini adalah untuk 
mengeksplorasi dan mendeskripsikan 
relevansi konsep kebahagiaan eudaimonis 
Aristoteles dalam merespons pemaknaan 
kebahagiaan yang cenderung simplistis, 
materialistik, dan tidak mencerminkan hakikat 
dan jati diri manusia, sebagaimana terjadi 
pada periode Yunani Kuno dan kontemporer. 

 
Metode 

Artikel ini merupakan hasil dari 
penelitian kualitatif di bidang filsafat, 

 
Lasting Fulfillment, New York: The Free Press, 2002, h. 
130-132.  

11 Aurora Bernal, “The Joy of Doing Good and 
Character Education”, dalam Magdalena Bosch, M. (eds) 
Desire and Human Flourishing: Positive Education and 
Virtue Ethics, Switzerland: Springer, 2020, h. 45-58. 

12 Human Development Index | Human Development 
Reports 

13 Aristotle, Nicomachean Ethics, trans. Terence 
Irwin, Indianapolis: Hackett Publishing Company, Inc., 
2019. Pada artikel ini, terjemahan versi Irwin menjadi 
acuan utama sumber data primer. 

14 Aristotle, Nicomachean Ethics, trans. C.D.C. Reeve, 
Indianapolis: Hackett Publishing Company, Inc., 2024. 

15 Aristotle, Nicomachean Ethics, trans. Sarah 
Broadie, New York: Oxford University Press, 2002. 

khususnya tema etika. Konsep kebahagiaan 
Aristoteles dipilih sebagai objek material 
karena konsep ini menjadi salah satu tonggak 
penting dalam diskursus etika sejak periode 
Yunani Kuno, dan tetap relevan melalui 
pengembangan dan kontekstualisasi 
kontemporer. Relevansi konsep ini tampak 
dalam responnya yang kritis dan rasional 
terhadap pandangan populer tentang 
kebahagiaan, serta variabel konseptualnya 
yang lentur, dinamis, dan adaptif dengan 
perubahan konteks moral dan historis. Artikel 
ini mendeskripsikan dan menganalisis 
pandangan konseptual Aristoteles tersebut 
untuk menunjukkan kompleksitasnya yang 
sarat makna serta relevansinya dalam 
merespons anggapan populer yang cenderung 
memaknai kebahagiaan secara dangkal dan 
sederhana. 

Data primer artikel ini bersumber dari 
teks Nicomachean Ethics karya Aristoteles 
dalam beberapa versi terjemahan berbahasa 
Inggris dan bahasa Indonesia, seperti versi 
Terence Irwin,13 C.D.C. Reeve,14 Sarah 
Broadie,15 Joe Sachs,16 W.D. Ross,17 Roger 
Crisp,18 Embun Kenyowati,19 dan Ratih Dwi 
Astuti.20 Sumber data primer juga mencakup 
teks Eudemian Ethics karya Aristoteles versi 
Anthony Kenny21 dan C.D.C. Reeve.22 Semua 
versi ini digunakan secara komparatif untuk 
memastikan keakuratan interpretasi dan 
ketepatan makna. Sumber data sekunder 
berupa artikel jurnal, buku, dan literatur 
daring, terutama dari karya para penafsir yang 
dianggap otoritatif dalam studi Aristoteles. 
Sumber data sekunder dimanfaatkan untuk 
memperoleh pemahaman yang lebih 

16 Aristotle, Nicomachean Ethics, trans. Joe Sachs, 
Newburyport: Focus Publishing, 2002. 

17 Aristotle, Nicomachean Ethics, trans. W.D. Ross, 
Kitchener: Batoche Books, 1999. 

18 Aristotle, Nicomachean Ethics, trans. Roger Crisp, 
Cambridge: Cambridge University Press, 2004. 

19 Aristotle, Etika Nikomakea: Sebuah Kitab Suci 
Etika, terj. Embun Kenyowati, Jakarta: Teraju, 2004. 

20 Aristotle, Etika Nikomakea, terj. Ratih Sari Astuti, 
Yogyakarta: Basabasi, 2020. 

21 Aristotle, Eudemian Ethics, trans. Anthony Kenny, 
New York: Oxford University Press, 2011. 

22 Aristotle, Eudemian Ethics, trans. C.D.C. Reeve, 
Indianapolis: Hackett Publishing Company, Inc., 2021. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705
https://hdr.undp.org/data-center/human-development-index#/indicies/HDI
https://hdr.undp.org/data-center/human-development-index#/indicies/HDI


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

 

125 
 

komprehensif mengenai konsep kebahagiaan 
Aristoteles dan relevansi kontemporernya. 

Proses pengumpulan data dilakukan 
melalui langkah inventarisasi dan 
dokumentasi terhadap pernyataan eksplisit 
Aristoteles tentang konsep kebahagiaan serta 
variabel-variabel konseptualnya, pandangan 
para penafsir otoritatifnya, serta pendapat para 
sarjana dan peneliti mutakhir mengenai topik 
tersebut. Data yang berhasil dihimpun 
kemudian direduksi, diklasifikasikan, dan 
ditampilkan berdasarkan variabel-variabel 
konseptual Aristoteles tentang kebahagiaan 
eudaimonis yang terindentifikasi. Selanjutnya, 
data dianalisis untuk mengungkap kedalaman 
makna yang terkandung dalam konsep 
tersebut. Tahap analisis dilakukan dengan 
pendekatan hermeneutika teks, yang 
memungkinkan eksplorasi makna secara 
sistematis dan penafsiran mendalam terhadap 
struktur, konteks, dan dinamika pemikiran 
yang terkandung di dalam teks. Dari hasil 
analisis diperoleh pemahaman baru tentang 
kompleksitas, kedalaman, dan relevansi 
konsep tersebut dalam merespons pemaknaan 
kebahagiaan yang dangkal dan simplistis.  

 
Pembahasan 
Pandangan Populer tentang 
Kebahagiaan 

Pada periode Yunani Kuno, khususnya 
dalam tradisi filsafat Socrates, Plato, dan 
Aristoteles, diskursus etika berpusat pada 
persoalan normatif tentang kehidupan yang 
baik (the good life). Pertanyaan mendasar yang 
sering muncul adalah seperti: “Apa bentuk 
kehidupan terbaik yang dapat dijalani 
manusia”? “Apa yang kita cari dalam hidup”? 
“Apa arti kebahagiaan atau hidup yang baik”? 
“Apa yang membuat hidup manusia bernilai”? 
“Bagaimana seharusnya kita hidup”? Alasdair 
MacIntyre menyoroti konsistensi para filsuf 
Yunani dalam membangun argumen filosofis 
untuk merespons pertanyaan-pertanyaan 
tersebut. Ia menunjukkan bahwa persoalan 
utama dalam diskursus etika Yunani Kuno 

 
23 Alasdair MacIntyre, A Short History of Ethics: A 

History of Moral Philosophy from the Homeric Age to the 
Twentieth Century, London: Routledge & Kegan Paul 
Ltd, 1998, 1-10. 

adalah tentang tujuan dan kebaikan tertinggi 
dalam hidup manusia.23 

Pandangan Aristoteles tentang 
kebahagiaan perlu dipahami dalam konteks 
diskursif ini. Ia terlibat aktif dalam 
merumuskan argumen filosofis yang kuat 
untuk menjawab pertanyaan-pertanyaan 
tersebut. Ia juga mencatat, meninjau, 
mengevaluasi, dan mengungkap kelemahan 
berbagai teori kebahagiaan yang berkembang 
saat itu. Kerangka konseptual yang ia 
rumuskan tidak hanya mengoreksi 
pendekatan-pendekatan simplistis, tetapi juga 
menyediakan fondasi analitis yang kokoh dan 
relevan bagi diskusi moral kontemporer. 

Menurut Aristoteles, orang-orang awam 
dan para pemikir pada masa itu setuju bahwa 
kebaikan tertinggi dan tujuan akhir dalam 
hidup manusia adalah kebahagiaan 
(eudaimonia). Namun demikian, pandangan 
mereka tentang apa itu kebahagiaan sangat 
beragam. Aristoteles meninjau masing-masing 
pandangan tersebut dan mengungkap asumsi 
yang belum diuji serta kontradiksi yang 
terdapat di dalamnya. Ia menulis:  

... Tetapi tentang apa itu kebahagiaan, mereka 
berselisih pendapat; orang awam tidak memberikan 
jawaban yang sama dengan orang-orang bijak. Orang 
awam mengira bahwa kebahagiaan adalah salah satu 
hal yang jelas dan nyata, seperti kesenangan, atau 
kekayaan, atau kehormatan. Sebagian 
menganggapnya satu hal, sebagian yang lain 
menganggapnya hal yang berbeda. Bahkan orang 
yang sama seringkali mengubah pikirannya; ketika ia 
jatuh sakit, ia mengira kebahagiaan adalah 
kesehatan, dan ketika ia jatuh miskin, ia mengira 
kebahagiaan adalah kekayaan. Dan ketika mereka 
menyadari ketidaktahuan mereka sendiri, mereka 
mengagumi siapa saja yang berbicara tentang 
sesuatu yang agung dan di luar jangkauan 

pemahaman mereka.24 
 
Terence Irwin memahami kutipan di atas 

sebagai pernyataan Aristoteles mengenai 
keyakinan umum (common belief) tentang 
kebahagiaan. Sebagaimana dinyatakan oleh 
Aristoteles, hampir semua orang pada masa 
itu, baik kalangan awam maupun orang-orang 
bijak dan terpelajar, meyakini bahwa tujuan 
hidup manusia adalah kebahagiaan. Semua 

24 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. I.4, 1095a 
18–26, h. 3. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

 

126 
 

orang ingin bahagia dan mencari kebahagiaan 
dalam hidupnya. Namun demikian, mereka 
berbeda pendapat tentang makna kebahagiaan 
itu. Kebanyakan orang mengidentifikasi 
kebahagiaan dengan hal-hal eksternal yang 
terasa bermanfaat atau hal-hal yang 
menyenangkan secara langsung, seperti 
kesenangan, kekayaan, atau kehormatan. 
Sementara hanya sedikit orang yang 
memahami kebahagiaan secara lebih 
mendalam dan substantif.25 

Menurut penulis, selain menunjukkan 
keyakinan umum (common belief), kutipan di 
atas juga dapat dipahami sebagai titik tolak 
historis Aristoteles dalam rangka mengajukan 
pandangannya sendiri tentang kebahagiaan. 
Dalam diskursus filsafat, Aristoteles dikenal 
sebagai seorang filsuf empiris dan realis.26 
Kutipan di atas menunjukkan ciri realisme 
pemikirannya. Ia tidak mendasarkan 
pandangannya di atas prinsip-prinsip ideal 
etika yang abstrak, melainkan di atas 
pengamatan empirik dan evaluasi kritis 
terhadap kondisi nyata kehidupan manusia 
dan keyakinan umum yang didapatinya saat 
itu. Dengan cara ini ia menyiapkan fondasi 
yang kuat bagi rumusan konseptualnya sendiri. 
Ia seolah hendak menegaskan pentingnya 
mendudukkan konsep eudaimonia di atas 
analisis mendalam terhadap setiap pandangan 
populer tentang kebahagiaan yang seringkali 
simplistis, superfisial, dan dangkal. 

  
Kritik Aristoteles 

Ada empat bentuk pandangan populer 
tentang kebahagiaan yang ditinjau dan 
dievaluasi secara kritis oleh Aristoteles. Secara 
umum, ia menolak keempat bentuk pandangan 
tersebut dan menilainya subjektif, dangkal, 
dan tidak didasarkan atas pemahaman yang 
tepat tentang kodrat manusia yang paling 
esensial. 

Pertama, kebahagiaan adalah 
kesenangan (pleasure). Pandangan ini 
umumnya dikaitkan dengan mazhab 
Epicureanisme yang memiliki doktrin gaya 

 
25 Terence Irwin, “Notes and Glossary” dalam 

Aristotle, Nicomachean Ethics..., h. 207-208. 
26 Kei Chiba, “Aristotle on Heuristic Inquiri and 

Demonstration of What It Is”, dalam Christopher Shields 
(ed.), The Oxford Handbook of Aristotle, New York: 
Oxford University Press, 2002, h. 171-204. 

hidup hedonistik. Bagi pengikut mazhab ini, 
kesenangan indrawi (hedone) adalah kebaikan 
tertinggi (telos), dan rasa sakit adalah 
kejahatan tertinggi.27 Oleh sebab itu, mereka 
terdorong untuk mengejar kesenangan indrawi 
dan kepuasan hasrat, seperti makan, minum, 
seks, hiburan, dan lainnya. Mereka 
menganggap kesenangan sebagai kebaikan 
yang harus dinikmati saat ini juga. Mereka 
menyerukan: “Nikmatilah hari ini, sebab besok 
kita mati!” Pendukung pandangan ini adalah 
kelompok Cyrenaic yang didirikan oleh 
Aristippus dari Cyrene (435-355 SM).28  

Aristoteles menyebut pandangan ini 
kasar. Ia menilai pandangan ini tidak punya 
tujuan yang lebih tinggi selain mencapai 
kesenangan dan menghindari rasa sakit. 
Menurutnya, memahami kebahagiaan sebagai 
kesenangan sama dengan mendegradasi 
manusia menjadi budak pemenuhan 
kebutuhan biologis dan menempatkannya 
setara dengan hewan ternak. Oleh karena itu, 
ia menolaknya dengan tegas. Ia menunjukkan 
bahwa pandangan ini telah mengabaikan 
rasionalitas dan moralitas yang menjadi 
keistimewaan manusia dan menurunkan 
martabat manusia menjadi makhluk pencari 
kepuasan perut dan kelamin. Bagi Aristoteles, 
kehidupan yang ditujukan hanya untuk 
mengejar kesenangan bukanlah kehidupan 
yang cocok untuk manusia, melainkan untuk 
hewan ternak.29  

Figur lain yang disebut Aristoteles 
memahami kebahagiaan sebagai kesenangan 
adalah Eudoxus dari Cnidus (408-355 SM), 
seorang filsuf dan matematikawan terkemuka 
Akademi Plato. Eudoxus memandang 
kesenangan sebagai kebaikan tertinggi karena 
bersifat alamiah dan dikejar oleh semua 
makhluk, dari sapi hingga dewa. Aristoteles 
membantah pandangan ini dan menilainya 
sebagai kekeliruan naturalistik. Menurutnya, 
binatang atau anak-anak yang mengejar 
kesenangan tidak bisa menjadi bukti bahwa 
kesenangan itu baik, sebab binatang dan anak-
anak tidak memiliki akal budi (nous) untuk 

27 Kurt Lampe, The Birth of Hedonism: The Cyrenaic 
Philosophers and Pleasure as a Way of Life, New Jersey: 
Princeton University Press, 2015, h. 89. 

28 Kurt Lampe, The Birth of Hedonism..., h. 16-18. 
29 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. I.5, 1095b 19-

21, h. 4. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

 

127 
 

membedakan kesenangan yang baik dan yang 
merusak.30 Tanpa penyaringan rasional, 
kesenangan bisa menjadi racun. Bayi yang 
tampak senang dan tersenyum ketika diberi 
anggur tidak bisa menjadi bukti bahwa minum 
anggur itu baik baginya, sebab bayi tidak 
paham bahaya mabuk. 

Aristoteles juga menolak pandangan 
kaum Sophis yang mengatakan bahwa 
kesenangan adalah hak kaum kuat. Kaum 
Sophis mengejek moralitas konvensional dan 
menganggapnya sebagai konstruksi lemah 
untuk menjinakkan manusia. Mereka juga 
berpandangan bahwa kesenangan pribadi 
patut dikejar tanpa batas.31  

Aristoteles menolak pandangan ini dan 
menunjukkan kelemahannya. Ia mengatakan 
bahwa hedonisme versi Sophis adalah jalan 
menuju kehancuran karena mengabaikan 
keutamaan atau kebajikan (aretē). Bagi 
Aristoteles, kesenangan tanpa keutamaan 
bagaikan api tanpa tungku yang akan 
membakar segala sesuatu di sekitarnya. 
Kesenangan tanpa keutamaan akan memicu 
keputusan impulsif, keserakahan, dan 
eksploitasi sesama, serta mengikis kearifan 
dan berujung pada keangkuhan. Dalam 
konteks modern, kesenangan tanpa keutamaan 
akan memunculkan korupsi, eksploitasi, dan 
kehancuran diri. Aristoteles menunjukkan 
contoh historisnya, yaitu Raja Sardanapallus, 
raja legendaris dari Asyur (Assyria) yang tewas 
dalam pesta pora saat kerajaan diserbu musuh. 
Contoh lainnya adalah Polycrates dari Samos 
yang dieksekusi setelah hidup foya-foya. Dua 
contoh ini berakhir tragis dalam kubangan 
kesenangan mereka sendiri. Aristoteles 
menunjukkan bahwa pandangan ini telah 
menjadikan manusia sebagai tiran yang 
merasa paling bahagia, padahal sejarah 
menunjukkan mereka paling celaka.32  

Namun demikian, menurut Aristoteles, 
pandangan yang menganggap kebahagiaan 
adalah kesenangan bukanlah sepenuhnya 
tanpa dasar. Pandangan ini justru yang paling 
populer dan paling banyak diterima saat itu. 

 
30 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. X.2, 1172b 9-

25, h. 182-183. 
31 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. X.9, 1181a 13-

19, h. 202. 
32 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. I.5, 1095b 

22-23, h. 4. 

Kita yang hidup pada masa modern saat ini 
juga dapat dengan mudah menemukan 
pandangan ini dalam keyakinan masyarakat 
umum, misalnya dalam budaya “work hard, 
party harder” dan hustle culture.33 Banyak 
orang mengejar kesenangan dan 
menganggapnya sebagai tujuan akhir dan 
kebaikan tertinggi dalam hidup manusia. 
Mereka juga berpandangan bahwa mengejar 
kesenangan dan menghindari penderitaan 
adalah yang paling sesuai dengan kodrat 
manusia, sebab secara kodrati, manusia 
menginginkan kesenangan dan 
menganggapnya sebagai hal yang baik. 
Sebaliknya juga begitu: manusia secara 
naluriah akan menghindari penderitaan dan 
menganggapnya sebagai hal yang buruk. Ini 
membuktikan bahwa kesenangan itu bernilai 
secara alamiah. Manusia merasa bahagia 
ketika mereka senang. Kesenangan dianggap 
sebagai permulaan dan tujuan akhir kehidupan 
yang bahagia. Oleh karena itu, bagi 
kebanyakan orang, menyamakan kesenangan 
dengan kebahagiaan tampak masuk akal. 

Aristoteles tidak sepenuhnya menolak 
kesenangan. Menurutnya, kesenangan itu 
penting dan seringkali menyertai aktivitas 
yang baik. Yang ia tolak adalah pandangan 
yang menempatkan kesenangan sebagai tujuan 
akhir atau kebaikan tertinggi. Menurutnya, 
kesenangan perlu ditempatkan pada 
kedudukan yang tepat, yakni sebagai tujuan 
instrumental, dan bukan sebagai tujuan 
akhir.34 Kesenangan adalah sarana untuk 
mencapai tujuan lain yang lebih substantif dan 
bermakna. Dalam pandangan Aristoteles, 
kesenangan yang dicapai sebagai tujuan 
instrumental hanya menghasilkan 
kebahagiaan yang bersifat sementara dan 
belum utuh, apalagi jika kesenangan itu hanya 
berupa pemenuhan hasrat biologis semata. 
Oleh karena itu, kesenangan tidak bisa 
disamakan sepenuhnya dengan kebahagiaan 
dan tidak tepat dianggap sebagai kebaikan 
tertinggi. 

33 Francesca Bellini & Vera Lomazzi, “Changing Work 
Values: Beyond Hustle Culture”, dalam Sociológia, Vol. 
56, No. 6, 2024, h. 555-574. 

34 Distingsi yang dirumuskan Aristoteles antara 
tujuan akhir dan tujuan instrumental akan dijelaskan 
lebih lanjut pada bagian tentang telos. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

 

128 
 

Kedua, kebahagiaan adalah 
kehormatan (honour). Pandangan ini 
umumnya ditemukan di kalangan orang-orang 
yang aktif dalam urusan sosial dan politik. 
Menurut Aristoteles, berbeda dengan 
masyarakat umum yang mengejar kesenangan, 
orang-orang yang terdidik lebih mengejar 
kehormatan. Mereka memandang kehormatan 
sebagai kebaikan tertinggi dan merasa bahagia 
bila dihormati. Mereka lebih mengejar 
kehormatan, reputasi, popularitas, dan 
prestasi. Aristoteles menyebutkan bahwa 
dalam kehidupan politik, kehormatan 
dianggap sebagai tujuan utama karena menjadi 
ukuran keberhasilan dan pengakuan dari 
masyarakat.35 

Aristoteles menolak pandangan ini. 
Menurutnya, memahami kebahagiaan sebagai 
kehormatan adalah pandangan yang terlalu 
dangkal. Kehormatan tidak bisa ditempatkan 
sebagai kebaikan tertinggi karena kehormatan 
bergantung pada orang lain yang memberi 
penghormatan dan bukan merupakan kualitas 
yang berasal dari dan menetap dalam diri. 
Penghormatan semacam itu bisa saja sewaktu-
waktu hilang karena orang lain tidak lagi 
memberikan penghormatan kepada kita. 
Menurut Aristoteles, kebaikan tertinggi dan 
kebahagiaan haruslah berakar di dalam diri 
sendiri, dan bukan berasal dari orang lain. Jika 
bergantung pada pemberian orang lain yang 
bisa ditarik kembali kapan saja, maka ia gagal 
menjadi tujuan akhir yang kokoh. Aristoteles 
percaya bahwa kebahagiaan adalah sesuatu 
yang berasal dari diri kita sendiri dan tidak 
mudah dirampas oleh orang lain.36 

Ketiga, kebahagiaan adalah memiliki 
keutamaan (aretē; virtues). Aristoteles menilai 
bahwa orang-orang yang mengejar 
kehormatan sebenarnya menginginkannya 
karena alasan lain, yaitu untuk meyakinkan 
diri mereka bahwa mereka memiliki 
keutamaan (aretē), atau dengan kata lain, 
mereka ingin dianggap sebagai orang penting. 
Bagi mereka, kehormatan sekadar menjadi 
sarana, dan bukan tujuan. Mereka ingin 
dihormati karena kebajikan dan status yang 

 
35 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. I.5, 1095b 

23-25, h. 5. 
36 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. I.5, 1095b 

26-30, h. 5. 

mereka miliki. Fakta ini, menurut Aristoteles, 
menunjukkan bahwa yang benar-benar 
bernilai bagi mereka adalah keutamaan, dan 
bukan kehormatan. Keutamaan dinilai lebih 
unggul daripada kehormatan.37 

Aristoteles juga menolak pandangan ini 
dan menilainya tidak lengkap untuk menjadi 
kebaikan tertinggi. Ketidak-lengkapan tersebut 
karena keutamaan tidak mewujud dalam 
aktivitas. Keutamaan yang tidak diwujudkan 
dalam aktivitas tidak dapat dianggap sebagai 
kebaikan tertinggi, dan oleh karena itu, tidak 
bisa dianggap sebagai kebahagiaan.38 Bagi 
Aristoteles, memiliki keutamaan saja tidaklah 
cukup. Seseorang tidak bisa disebut bahagia 
hanya karena memiliki keutamaan. Ia baru 
bisa disebut bahagia bila keutamaan tersebut 
diaktualisasikan secara praktis dalam aktivitas 
nyata sehari-hari. Aristoteles berpendapat 
bahwa orang yang dikenal sebagai figur yang 
baik atau orang penting dan dinilai memiliki 
keutamaan tapi tidak mengaktualisasikannya 
dalam praksis kehidupan sehari-hari, tidak 
dapat dianggap telah mencapai kebahagiaan. 
Oleh karena itu, menurutnya, pandangan 
bahwa kebahagiaan adalah memiliki 
keutamaan (aretē) adalah pandangan yang 
tidak lengkap dan perlu ditolak. 

Keempat, kebahagiaan adalah 
kekayaan (wealth). Aristoteles juga menolak 
pandangan yang menyamakan kebahagiaan 
dengan kekayaan, sebagaimana ditemukan 
dalam kehidupan orang-orang yang terobsesi 
mencari uang dan menumpuk harta. Di zaman 
modern saat ini, penolakan Aristoteles tampak 
relevan. Masyarakat memuja kekayaan sebagai 
ukuran kesuksesan dan kebahagiaan. Uang 
dianggap segalanya dan dapat membeli apa 
pun. Bagi Aristoteles, kekayaan bukanlah 
kebaikan tertinggi karena kekayaan hanyalah 
sarana untuk mencapai tujuan yang lain. 
Kekayaan bukanlah tujuan pada dirinya 
sendiri (tujuan akhir). Seseorang tidak mencari 
uang karena “ingin memiliki uang”, tetapi 
karena dengan uang ia bisa mendapatkan hal-
hal lain. Uang dan kekayaan hanyalah 
instrumen atau sarana untuk tujuan-tujuan 

37 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. I.5, 1095b 31- 
1096a 5, h. 5. 

38 Keutamaan (aretē) menjadi salah satu variabel 
utama konsep eudaimonia Aristoteles, dan akan 
dijelaskan lebih lanjut pada bagian tentang aretē. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

 

129 
 

yang lain. Aristoteles juga menyebutkan bahwa 
sesungguhnya orang mengejar uang karena 
terpaksa untuk memenuhi kebutuhan 
praktisnya, dan bukan karena kehidupan 
mencari uang itu sendiri bernilai secara 
intrinsik.39 

Aristoteles menolak keempat pandangan 
populer tentang kebahagiaan di atas. Ia 
mengatakan bahwa orang mungkin secara 
simplistis cenderung menyamakan 
kebahagiaan dengan kesenangan, kehormatan, 
kebajikan, atau kekayaan karena keempatnya 
seolah tampak sebagai tujuan akhir yang dicari 
demi dirinya sendiri. Dalam pandangan 
Aristoteles, semuanya bukanlah tujuan akhir 
dan gagal memenuhi syarat sebagai kebaikan 
tertinggi. Kesenangan terlalu hewani, 
kehormatan bergantung pada orang lain, 
keutamaan tanpa aktivitas tidak lengkap, 
sedangkan kekayaan hanyalah tujuan 
instrumental. Empat pandangan populer 
tentang kebahagiaan tersebut superfisial, 
terlalu sederhana, dan tidak merujuk pada 
kebahagiaan yang sesuai dengan jati diri 
manusia. 

Julia Annas menilai kritik Aristoteles 
terhadap pandangan populer ini sebagai 
langkah metodologis yang penting untuk 
mengklarifikasi makna kebahagiaan, yakni 
antara pemaknaan yang berorientasi pada 
kebaikan eksternal dan yang berorientasi 
internal pada aktivitas jiwa manusia.40 Senada 
dengan Annas, Richard Kraut menilai kritik 
tersebut sebagai pintu masuk menuju gagasan 
bahwa kebahagiaan harus berakar pada 
sesuatu yang intrinsik pada manusia, dan 
bukan pada kondisi atau pengakuan 
eksternal.41 John Cooper membaca kritik 
tersebut sebagai bukti bahwa kebahagiaan 
berkenaan dengan kehidupan secara 
keseluruhan, dan bukan pada kebaikan yang 
mudah hilang atau bergantung pada 
keberuntungan.42 Sementara Broadie melihat 

 
39 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. I.5, 1096a 6-

10, h. 5.  
40 Julia Annas, The Morality of Happiness, New 

York: Oxford University Press, 1993, h. 49. 
41 Richard Kraut, Aristotle on the Human Good, New 

Jersey: Princenton University Press, 1989, h. 272-273. 
42 John Cooper, Reason and Human Good in 

Aristotle, Indianapolis: Hackett Publishing Company, 
1986, h. 155-167. 

kritik tersebut sebagai refleksi filosofis yang 
tepat yang menunjukkan kesalah-pahaman 
dalam memaknai kebahagiaan sebagai tujuan 
akhir dan kebaikan tertinggi dalam hidup 
manusia.43  

 
Apa itu Eudaimonia? 

Setelah meninjau, mengevaluasi secara 
kritis, dan menolak masing-masing pandangan 
populer tentang kebahagiaan yang 
berkembang pada masanya, Aristoteles 
merumuskan pandangannya sendiri dengan 
berdasarkan pada tinjauan dan evaluasi kritis 
tersebut. Ia setuju bahwa tujuan akhir dan 
kebaikan tertinggi dalam tindakan dan 
kehidupan manusia adalah kebahagiaan 
(eudaimonia). Namun demikian, ia 
mengajukan pemaknaan baru yang lebih 
mendalam, substantif, dan konsisten, yang 
berbeda dengan pemahaman populer saat itu. 
Sebagaimana dikatakan oleh Annas, 
eudaimonia telah menjadi konsep sentral 
dalam etika Yunani, dan pandangan Aristoteles 
hadir sebagai refleksi mendalam terhadap 
konsep tersebut.44 

Eudaimonia secara populer 
diterjemahkan dalam bahasa Inggris menjadi 
happiness (kebahagiaan). Terjemahan lainnya 
adalah well-being (kehidupan yang 
baik/sejahtera), flourishing (kehidupan yang 
berkembang), living well, having a good live, 
dan eu zēn (hidup dengan baik).45 Dalam 
bahasa Indonesia, eudaimonia diterjemahkan 
menjadi kebahagiaan46 atau hidup yang baik.47 
Beragamnya istilah yang digunakan untuk 
menerjemahkan eudaimonia mengisyaratkan 
bahwa istilah ini mengandung makna yang 
kompleks dan tidak sederhana. Kompleksitas 
tersebut membuat istilah ini tidak selalu 
mudah dimengerti dan tidak memiliki padanan 
yang tepat, baik dalam bahasa Inggris maupun 
Indonesia. Tidak ada satu pun kata dalam dua 
bahasa ini yang benar-benar bisa mencakup 

43 Sarah Broadie, Ethics with Aristotle, New York: 
Oxford University Press, 1991, 17-24. 

44 Julia Annas, The Morality of Happiness..., h. 20. 
45 Aristotle, Nicomachean Ethics..., h. 207. 
46 Aristoteles, Etika Nikomakea, terj. by Ratih Dwi 

Astuti, Yogyakarta: BASABASI, 2020, h. 65. 
47 Franz Magnis-Suseno, 13 Tokoh Etika..., h. 27-45. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

 

130 
 

kompleksitas, keluasan, dan kedalaman makna 
eudaimonia. Istilah kebahagiaan (happiness) 
dipilih sebagai terjemahan paling populer 
karena kata ini dianggap paling mendekati 
tujuan hidup manusia yang dimaksud 
Aristoteles. 

Istilah eudaimonia (Yunani: εὐδαιμονία) 
berasal dari kata eu (εὖ) yang berarti baik atau 
sejahtera, dan daimōn (δαίμων) yang berarti 
roh ilahi, jiwa pelindung, atau semangat 
batin. Secara harfiah, eudaimonia berarti 
memiliki roh yang baik atau diberkahi oleh 
roh yang baik.48 Dari pengertian harfiah 
tersebut tampak unsur-unsur makna yang 
terkandung dalam kata ini, seperti “jiwa”, “roh 
ilahi”, “semangat”, dan “yang baik”. Unsur-
unsur ini mengisyaratkan kompleksitas dan 
kedalaman makna yang terkandung dalam 
istilah eudaimonia, sehingga tidak tepat bila 
dipahami secara letterlijk sekadar sebagai 
kebahagiaan. Meskipun untuk kepentingan 
teknis bisa diterjemahkan menjadi 
kebahagiaan (happiness), istilah eudaimonia 
lebih tepat bila dijelaskan sebagai sebuah 
konsep filosofis-etik yang memiliki makna 
yang kompleks dan mendalam. 

Para sarjana yang dianggap otoritatif 
dalam studi Aristoteles telah mengingatkan 
bahwa menerjemahkan eudaimonia menjadi 
kebahagiaan adalah menyesatkan,49 meskipun 
terjemahan ini populer, mengakar secara 
historis, dan mudah dimengerti. Dalam bahasa 
modern, kebahagiaan cenderung dipahami 
sebagai perasaan atau emosi sesaat yang sering 
berupa kesenangan instan atau kepuasan 
subjektif. Sebaliknya, eudaimonia merujuk 
pada kondisi kehidupan secara keseluruhan 
yang mencakup karakter, aktivitas, dan 
pencapaian moral seseorang sepanjang hidup. 
Terdapat perbedaan substansial antara 
eudaimonia sebagai kebahagiaan yang 
dipahami dalam bahasa modern dan 
eudaimonia yang dimaksud oleh Aristoteles. 
Oleh karena itu, dalam studi akademik, istilah 
ini sering ditulis apa adanya tanpa 
diterjemahkan, demi menjaga akurasi 
kandungan makna konseptualnya. 

 
48 Terence Irwin, “Notes and Glossary”... h. 378-379. 
49 Terence Irwin, “Notes and Glossary”... h. 380. 
50 Franz Magnis-Suseno, 13 Tokoh Etika..., h. 27-45. 
51 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. I.5, 1098a 6-

18, h. 10. 

Dalam konteks diskursus etika di 
Indonesia, eudaimonia secara populer 
dipahami sebagai kebahagiaan. Franz Magnis-
Suseno misalnya tetap mempertahankan 
terjemahan eudaimonia sebagai kebahagiaan, 
meskipun ia lebih menekankan makna 
konseptual istilah ini, yakni sebagai “hidup 
yang baik”. Dalam uraiannya, pengertian 
eudaimonia sebagai kebahagiaan hanya 
berlaku sebagai terjemahan teknis saja. Ia lebih 
jauh menunjukkan bahwa istilah ini lebih tepat 
dipahami secara konseptual, yakni sebagai 
“hidup yang baik”. Menurutnya, eudaimonia 
yang merupakan konsep kunci etika Aristoteles 
menjelaskan tentang tujuan hidup manusia, 
yakni hidup yang bermutu, bermakna, terasa 
penuh, dan menentramkan. Sistem etika 
Yunani, termasuk Aristoteles, memandang 
bahwa manusia tidaklah cukup hanya sekadar 
hidup. Selaku makhluk rasional, hidup yang 
pantas bagi manusia adalah hidup yang 
bermutu dan kaya makna. Secara konseptual, 
eudaimonia menggambarkan “hidup yang 
baik” tersebut.50 

 
Konsep Kebahagiaan Eudaimonis 
Aristoteles 

Aristoteles menuliskan secara eksplisit 
pengertian kebahagiaan yang ia maksud dalam 
Nicomachean Ethics. Menurutnya, 
kebahagiaan (eudaimonia) adalah aktivitas 
jiwa rasional yang sesuai dengan keutamaan 
dalam kehidupan yang lengkap.51 Secara 
umum, para penafsir otoritatif menerima 
definisi ini sebagai inti pandangan Aristoteles 
tentang kebahagiaan dan bahkan sebagai inti 
teori etikanya. Irwin menegaskan bahwa 
definisi Aristoteles ini telah mencakup seluruh 
spektrum kebajikan moral dan intelektual.52 
Beberapa penafsir memberikan interpretasi 
yang melengkapinya dengan penekanan yang 
berbeda, seperti Kraut yang menambahkan 
aspek realisasi potensi manusia secara penuh 
dalam berbagai domain kehidupan.53 
Sementara Annas menekankan perlunya 
memahami kebahagiaan sebagai sebuah 

52 Terence Irwin, “Notes and Glossary”... h. 217. 
53 Richard Kraut, Aristotle on the Human Good..., h. 

274-277. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

 

131 
 

konsep yang terus berkembang secara dinamis 
sepanjang hidup moral seseorang.54 

Pengertian kebahagiaan (eudaimonia) 
yang disebutkan Aristoteles di atas 
mengandung tiga variabel konseptual utama. 
Frasa “aktivitas jiwa rasional” dalam 
pengertian tersebut mengacu pada konsep 
fungsi khas (ergon). Frasa “yang sesuai dengan 
keutamaan” mengacu pada konsep keutamaan 
(aretē). Sementara Frasa “dalam kehidupan 
yang lengkap” mengacu pada konsep tujuan 
akhir (telos). Selain tiga variabel konseptual 
utama tersebut, terdapat konsep 
kebijaksanaan praksis (phronesis) yang 
berperan sebagai ruang kontekstualisasi dan 
aplikasi praksis bagi keutamaan (aretē). 
Dengan demikian, konsep kebahagiaan 
(eudaimonia) Aristoteles dapat dijelaskan 
melalui masing-masing variabel konseptual 
tersebut dan keterkaitannya dalam sebuah 
sistem hierarkis yang dinamis, sebagaimana 
diilustrasikan dalam gambar 1.  

 

 
 

Kebahagiaan sebagai Tujuan Akhir 
(Telos) dan Kebaikan Tertinggi 

Aristoteles memulai penjelasannya 
tentang kebahagiaan dari sebuah premis: 
“Setiap keterampilan (craft), disiplin ilmu 
(discipline), tindakan (action) dan keputusan 
(decision) mengarah pada suatu kebaikan 
tertentu. Itulah sebabnya kebaikan dimengerti 
sebagai apa yang menjadi tujuan dari segala 
sesuatu”.55 Premis yang tertulis dalam paragraf 

 
54 Julia Annas, The Morality of Happiness..., h. 426-

438. 
55 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. I.1, 1094a 1-

3, h. 1. 
56 Terence Irwin, “Conception of Happiness in The 

Nicomachean Ethics”, dalam Christopher Shields, The 

pertama Nicomachean Ethics ini 
menggambarkan pandangan Aristoteles 
tentang kebaikan yang menjadi tujuan dari 
segala sesuatu. Beberapa penerjemah 
Nicomachean Ethics memahami bagian ini 
sebagai penjelasan Aristoteles tentang tujuan 
dan kebaikan. Bagi Aristoteles, segala sesuatu 
bersifat purposif atau punya tujuan tertentu. 
Apa pun bentuknya, baik aktivitas teknis 
(seperti membuat rak buku), atau aktivitas 
teoritis (seperti mempelajari filsafat), atau 
tindakan praktis (seperti makan, minum, 
membantu teman), semuanya dimaksudkan 
untuk tujuan tertentu dan diarahkan pada 
suatu kebaikan tertentu. Sesuatu dikatakan 
baik bila tujuan tersebut dapat dipenuhi. 
Dengan kata lain, kebaikan adalah tujuan 
(telos) dari segala sesuatu.  

Irwin menggaris-bawahi premis ini dan 
menegaskan bahwa bagi Aristoteles, segala 
sesuatu, termasuk tindakan dan kehidupan 
manusia, pasti dimaksudkan untuk tujuan 
tertentu. Seseorang tidak bertindak dengan 
acak atau tanpa tujuan. Ia melakukannya 
karena ada sesuatu yang tampak baik baginya. 
Menurut Irwin, premis ini menempati posisi 
yang sangat penting sebagai fundamen dan 
fondasi utama pandangan etika teleologis 
Aristoteles. Tanpa premis ini, pandangan 
Aristoteles tentang kebahagiaan dan argumen-
argumen yang ia ajukan menjadi tidak punya 
pijakan.56 

Dalam kerangka Aristoteles, “kebaikan” 
tidak selalu tentang moralitas atau kebajikan, 
melainkan apa pun yang dipandang sebagai 
tujuan, dianggap bernilai, atau diinginkan. 
Sebagai contoh, tindakan berolahraga 
bertujuan untuk menjaga kesehatan. Dengan 
demikian, kesehatan dipandang sebagai 
kebaikan, dianggap bernilai, dan diharapkan 
dari tindakan berolahraga. Begitu pula dengan 
hal lain, seperti kapal adalah tujuan dari 
perakitan kapal, kemenangan adalah tujuan 
dari militer, dan kekayaan adalah tujuan dari 
ekonomi.57 Kerangka Aristoteles ini selaras 
dengan pengertian umum “kebaikan” dalam 

Oxford Handbook of Aristotle, New York: Oxford 
University Press, 2012, h. 495-528. 

57 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. I.1, 1094a 8-
10, h. 1. 

 

TELOS 
(Tujuan Akhir) 

ERGON 
(Fungsi Khas) 

ARETĒ 
(Keutamaan) 

 
- Moral 
- Intelektual 

PHRONESIS 
(Kebijaksanaan) 

 
- Kontekstualisasi 
- Aplikasi Praktis 

EUDAIMONIA 
(Kebahagiaan) 

SINERGI 

Gambar 1. Variabel Konseptual Eudaimonia  

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

 

132 
 

bahasa Yunani (αγάθων; agathon), yakni apa 
yang diinginkan atau dikejar sebagai tujuan. 
Segala sesuatu, baik berupa entitas maupun 
aktivitas, meskipun berbeda secara bentuk, 
memiliki kesamaan dalam struktur tujuan, 
yakni bahwa semuanya berorientasi pada 
sesuatu yang dianggap baik (kebaikan) 
menurut bidangnya masing-masing.  

Salah satu inovasi orisinal Aristoteles 
adalah rumusannya tentang distingsi antara 
dua jenis tujuan. Pertama, tujuan 
instrumental, yakni tujuan yang merupakan 
instrumen atau sarana untuk mencapai tujuan 
lain. Kedua, tujuan akhir, yakni tujuan yang 
dicapai demi dirinya sendiri.58 Terkait dengan 
itu, kebaikan juga dapat dibedakan menjadi 
dua macam. Pertama, kebaikan instrumental 
(instrumental good), yakni kebaikan yang 
merupakan sarana untuk kebaikan yang lain. 
Kedua, kebaikan tertinggi, yakni kebaikan 
yang bernilai baik pada dirinya sendiri. Tujuan 
instrumental terkait dengan kebaikan 
instrumental, sementara tujuan akhir terkait 
dengan kebaikan tertinggi.  

Sebagai contoh, menghasilkan uang 
merupakan tujuan instrumental karena uang 
tidak dihasilkan untuk dirinya sendiri, 
melainkan untuk digunakan membeli sesuatu, 
misalnya buku, pakaian, rumah, dan lainnya. 
Membeli rumah juga merupakan tujuan 
instrumental, karena dimaksudkan untuk 
dijadikan sebagai tempat berlindung atau 
beristirahat. Beristirahat di rumah pun 
merupakan tujuan instrumental karena 
menjadi sarana untuk memulihkan stamina 
agar tubuh tetap fit. Begitu pula dengan 
stamina prima setelah beristirahat, yang 
menjadi instrumen untuk meningkatkan fokus 
dan produktivitas kerja. Pada gilirannya, fokus 
dan produktivitas kerja juga berlaku sebagai 
tujuan instrumental untuk menghasilkan uang. 

Contoh di atas menunjukkan tujuan itu 
bersifat hierarkis dan dapat berlangsung dalam 
suatu siklus tanpa batas. Aristoteles 
menunjukkan bahwa suatu tujuan 
instrumental terkait dengan tujuan 
instrumental yang lain. Nilai pada suatu tujuan 

 
58 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. I.1, 1094a 18-

20, h. 1. 
59 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. I.1, 1094a 

20-23, h. 1. 

instrumental bergantung pada tujuan lain yang 
ingin dicapai dengannya. Pada contoh di atas, 
menghasilkan uang menjadi aktivitas yang 
bernilai karena dengan uang yang dihasilkan, 
seseorang dapat membeli segala macam 
barang yang diperlukan. Dalam hal ini, suatu 
tujuan instrumental dianggap berguna dan 
bernilai untuk mencapai tujuan instrumental 
berikutnya.  

Aristoteles mengingatkan bahwa tujuan 
instrumental dapat berlangsung dalam 
rangkaian atau siklus tanpa batas, sehingga 
bisa menjadikannya kehilangan arah. Bila 
demikian yang terjadi, tujuan dan kebaikan 
yang telah dicapai menjadi tak bermakna dan 
sia-sia. Oleh karena itu, menurutnya, harus ada 
tujuan yang tidak menjadi instrumen bagi 
tujuan yang lain, melainkan dicapai demi 
dirinya sendiri. Tujuan tersebut adalah tujuan 
akhir yang memiliki nilai kebaikan paling 
tinggi (summum bonum; the highest good) dan 
berperan penting dalam mengakhiri siklus 
tanpa batas rangkaian tujuan instrumental.59 
Rangkaian tujuan instrumental menjadi 
bernilai bukan karena kebaikan instrumental 
yang terkait dengannya, melainkan karena 
berkontribusi dalam mencapai tujuan akhir 
yang merupakan kebaikan tertinggi. 

Aristoteles menjelaskan bahwa seluruh 
tindakan manusia juga ditujukan untuk 
mencapai tujuan instrumental dan tujuan 
akhir tertentu. Tujuan instrumental tindakan 
manusia ada yang berupa aktivitas (activities) 
dan ada yang berupa produk (product) yang 
terpisah dari aktivitas. Perbedaan tujuan 
instrumental ini juga bersifat hierarkis. Tujuan 
yang berupa produk lebih bernilai daripada 
tujuan yang berupa aktivitas.60 Misalnya, 
ketika kita membangun rumah, tindakan ini 
tidak ditujukan untuk sekadar “kegiatan 
membangun” tetapi untuk menghasilkan 
sebuah rumah. Produk yang berupa rumah 
dianggap lebih bernilai daripada kegiatan 
membangunnya. Namun demikian, dua 
bentuk tujuan instrumental ini tetaplah 
sebagai sarana untuk mencapai tujuan yang 
lain. Oleh karena itu, dua bentuk tujuan 

60 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. I.1, 1094a 4-
6, h. 1. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

 

133 
 

instrumental ini lebih rendah nilainya 
daripada tujuan akhir.  

Aristoteles menekankan bahwa selain 
untuk mencapai tujuan instrumental, tindakan 
manusia haruslah ditujukan untuk mencapai 
tujuan akhir tertentu. Tujuan akhir tidak 
dicapai demi tujuan yang lain, melainkan demi 
tujuan itu sendiri. Ia bernilai pada dirinya 
sendiri. Tujuan akhir merupakan kebaikan 
tertinggi yang memberi makna pada semua 
tujuan lainnya dan menjadi alasan rasional 
bagi keberadaan semua tujuan yang lain.  

Lalu apa yang menjadi tujuan akhir –
yakni yang dituju demi dirinya sendiri– dari 
tindakan dan kehidupan manusia? Aristoteles 
dan seluruh pemikiran filsafat Yunani 
menjawab: tujuan akhir tersebut adalah 
kebahagiaan (eudaimonia; happiness). 
Kebahagiaan dianggap sebagai tujuan akhir 
karena apabila sudah bahagia, manusia tidak 
akan mencari sesuatu yang lain lagi.61 
Kebahagiaan adalah kebaikan tertinggi dan 
tujuan akhir yang dicari dalam hidup manusia. 
Ia bernilai bukan demi suatu nilai lainnya yang 
lebih tinggi, melainkan demi kebahagiaan itu 
sendiri. Aristoteles menulis: 

... dan apakah kebaikan tertinggi (the highest 
goods) yang dapat dicapai dalam tindakan? 
Mengenai namanya, kebanyakan orang hampir 
sepakat, baik orang awam maupun terpelajar 
menyebutnya kebahagiaan (happiness; 
eudaimonia), dan mereka menganggap bahwa hidup 
yang baik (living well) dan berbuat baik (doing well) 

sama dengan/menjadi bahagia (being happy).62 
 

Ergon Argument: Pendasaran Ontologis 
Eudaimonia pada Aktivitas Jiwa 
Rasional 

Setelah menetapkan bahwa kebaikan 
tertinggi dan tujuan akhir (telos) yang ingin 
dicapai manusia dalam hidupnya adalah 
kebahagiaan, Aristoteles membangun 
argumentasi tentang makna kebahagiaan 
tersebut. Ia bertanya: “Kebahagiaan seperti 
apa yang pantas bagi manusia”? Pada titik ini, 
kritiknya terhadap pandangan populer 
menjadi penting dan substansial. Kritik 

 
61 Franz Magnis-Suseno, 13 Tokoh Etika..., h. 30. 
62 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. I.4, 1095a 15-

20, h. 3. 
63 Alfonso Gomez-Lobo, “A New Look at the Ergon 

Argument in the Nicomachean Ethics”, dalam The Society 

tersebut menunjukkan bahwa ia menolak 
pengertian kebahagiaan yang dangkal dan 
tidak sejalan dengan hakikat dan jati diri 
manusia. Bagi Aristoteles, pencarian 
kebahagiaan haruslah mencerminkan hakikat 
dan jati diri manusia itu sendiri. 

Untuk merumuskan konsep kebahagiaan 
yang dimaksud, Aristoteles mengajukan 
argumen fungsi khas (ergon argument). Ergon 
(Yunani: ἔργον) artinya fungsi khas, peran, 
atau tugas tertentu dari seseorang atau 
sesuatu. Ergon argument adalah argumen 
tentang fungsi atau tugas khas dari entitas 
tertentu. Argumen ini menyatakan bahwa 
setiap entitas memiliki fungsi khas tertentu 
yang menjadi tujuan keberadaannya.63 
Misalnya mata untuk melihat, alat musik untuk 
menghasilkan bunyi, dan seterusnya. Kondisi 
terbaik dari setiap entitas adalah ketika ia 
mampu merealisasikan fungsi khasnya secara 
optimal. Menurut Aristoteles, manusia juga 
memiliki fungsi khasnya sendiri. Ia menulis: 
“Kalau semua benda memiliki fungsi khas 
(ergon) tertentu … manusia juga memiliki 
fungsi khas tertentu”.64 

Pertama-tama, menurut Aristoteles, 
fungsi khas manusia terletak pada aktivitas 
jiwanya. Manusia sama dengan makhluk yang 
lain dalam hal memiliki jiwa. Sebagaimana 
makhluk yang lain, jiwa manusia memiliki 
fungsi-fungsi tertentu, seperti fungsi vegetatif 
(makan dan tumbuh) dan fungsi hewani (indra 
dan gerak). Namun, dua fungsi tersebut 
bukanlah keistimewaan manusia, sebab 
binatang juga memiliki keduanya. Aristoteles 
berpendapat bahwa fungsi khas manusia 
haruslah didasarkan pada substansi ontologis 
yang membedakannya dari makhluk yang lain. 
Substansi ontologis itu adalah rasio. Oleh 
karena itu, menurutnya, fungsi khas (ergon) 
manusia adalah aktivitas jiwa rasional, yakni 
aktivitas jiwa yang sesuai dengan -atau tidak 
terlepas dari- prinsip rasional.65 

Menurut Aristoteles, kebahagiaan harus 
dipahami sebagai realisasi fungsi khas manusia 
yang berakar pada substansi ontologis 

for Ancient Greek Philosophy Newsletter, No. 158, h. 1-
19. 

64 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. I.7, 1097b 
28-29, h. 9. 

65 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. I.7, 1098a 7-
8, h. 10. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

 

134 
 

tersebut. Gambar 2 menunjukkan hubungan 
antara kebahagiaan, fungsi khas, dan substansi 
ontologis tersebut. Kebahagiaan mensyaratkan 
aktualisasi fungsi khas manusia, yakni aktivitas 
jiwa rasionalnya secara optimal. Sebagaimana 
pisau disebut ‘baik’ karena dapat digunakan 
untuk memotong (sesuai dengan ergon-nya), 
manusia disebut mencapai kebahagiaan 
karena ia mengaktualisasikan jiwa rasionalnya 
secara optimal. Aristoteles menegaskan bahwa 
hanya dengan menjalankan dan 
mendayagunakan rasionya secara optimal, 
manusia dapat mencapai kebahagiaan 
(eudaimonia). 

 

 
Argumen fungsi khas (ergon argument) 

Aristoteles ini mengungkapkan ciri lain dari 
kebahagiaan, yakni ciri ‘aktivitas’ (energeia) 
dari jiwa rasional. Menurut Aristoteles, pada 
manusia, ergon bukanlah berupa fungsi yang 
bersifat tetap, statis, atau berupa hasil 
(poiesis), melainkan berupa aktivitas 
(energeia). Setiap orang memiliki jiwa 
rasional, tapi tidak setiap orang telah 
mendaya-gunakannya secara optimal. Jiwa 
rasional bukan sekadar fakta biologis manusia, 
tetapi merupakan arah eksistensial dirinya 
yang menuntut adanya aktivitas 
berkelanjutan.66  

Oleh karena itu, bagi Aristoteles, 
kebahagiaan adalah tentang aktivitas jiwa 
rasional yang berkelanjutan. Konsep ini tidak 
dimengerti sebagai sebuah hasil (produk), 
melainkan dipahami sebagai proses. 
Kebahagiaan tidak seperti barang yang bisa 
dimiliki, tapi praksis yang dijalani secara 
terus-menerus dalam tindakan sehari-hari. 
Ciri ‘aktivitas’ (energeia) dari jiwa rasional itu 
menghendaki agar kebahagiaan diupayakan 
dan diperjuangkan secara aktif dalam 
kehidupan sehari-hari. 

 
66 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. I.7, 1098a 

23-33, h. 10-11. 
67 Terence Irwin, “Notes and Glossary”... h. 377-378.  

Dalam sistem etika Aristoteles, ergon 
menjadi salah satu variabel konseptual utama 
eudaimonia. Irwin menilai ergon argument 
sebagai poros yang menegakkan seluruh 
bangunan etika teleologis Aristoteles.67 Upaya 
manusia untuk mencapai kebahagiaan harus 
diawali dengan pemahaman yang tepat tentang 
fungsi khasnya sebagai manusia. Setelah 
memahami fungsi khas tersebut, barulah ia 
mampu mengaktualisasikannya secara 
optimal, sehingga kebahagiaan yang dicapai 
selaras dengan hakikat dan jati dirinya sebagai 
manusia. 

 
Keutamaan (Aretē) sebagai Disposisi 
Moral 

Aristoteles menyebutkan bahwa 
kebahagiaan juga berkenaan dengan 
keutamaan (aretē). Aretē (Yunani: ἀρετή) 
artinya keunggulan, kebajikan, atau 
keutamaan (virtue). Secara umum, aretē 
merujuk pada kualitas yang membuat sesuatu 
dapat menjalankan fungsinya secara optimal. 
Misalnya sebuah pisau. Fungsi (ergon)-nya 
adalah untuk memotong sesuatu. Keutamaan 
(aretē)-nya adalah ketajaman. Kualitas 
ketajaman yang dimiliki pisau menjadikannya 
dapat digunakan untuk memotong dengan 
sempurna. Berkenaan dengan manusia, 
keutamaan (aretē) adalah keunggulan 
fungsional yang memungkinkan seseorang 
menjalankan kehidupannya sesuai dengan 
hakikatnya sebagai makhluk rasional. 
Keutamaan itu berupa kapasitas rasional dan 
budi pekerti yang luhur.68 

Aristoteles mengatakan bahwa 
keutamaan (aretē) terkait erat dengan fungsi 
khas (ergon), dan keduanya merupakan 
prasyarat kebahagiaan (eudaimonia). Fungsi 
khas (ergon) menetapkan bahwa keberadaan 
manusia adalah untuk menjalankan aktivitas 
jiwa rasional, sementara keutamaan (aretē) 
menetapkan bagaimana aktivitas tersebut 
harus dijalankan secara optimal. Aristoteles 
menyatakan bahwa bila manusia memiliki 
fungsi khas sebagai makhluk rasional, maka 
keutamaan manusiawi haruslah berupa 
keunggulan dalam melaksanakan fungsi 

68 Richard Kraut, Aristotle on the Human Good..., h. 
320-322. 

substansi ontologis 
(hakikat) ergon (fungsi khas) eudaimonia 

rasio aktivitas jiwa kebahagiaan; hidup 
yang baik 

Gambar 2. Fungsi khas (ergon) manusia 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

 

135 
 

tersebut.69 Kebahagiaan hanya ada bila 
aktivitas jiwa rasional dibarengi dengan 
keutamaan. Tanpa keutamaan, fungsi khas 
manusia tidak akan dapat diaktualisasikan 
dengan baik, dan kebahagiaan tidak akan 
tercapai. Aristoteles menulis:  

Fungsi khas manusia adalah suatu 
bentuk aktivitas jiwa yang selaras dengan rasio, 
atau tidak tanpanya ... dan keutamaan (aretē) 
adalah kualitas aktivitas itu supaya dapat 
dijalankan dengan baik ... kebaikan manusia 
adalah aktivitas jiwa yang sesuai dengan 
keutamaan (aretē), dan jika terdapat lebih dari 
satu keutamaan, maka sesuai dengan 

keutamaan yang terbaik dan paling sempurna.70  
 
Aristoteles membedakan dua jenis 

keutamaan, yaitu keutamaan moral (ētihikai 
aretai) dan keutamaan intelektual (dianoētikai 
aretai).71 Keutamaan moral berkenaan dengan 
emosi dan sikap, seperti keberanian, 
pengendalian diri, kemurahan hati, dan 
lainnya, yang dibentuk lewat pembiasaan dan 
latihan. Sedangkan keutamaan intelektual 
berkenaan dengan kapasitas rasional. Ia 
menyebutkan dua bentuk keutamaan 
intelektual. Pertama, kebijaksanaan teoritis 
(sophia) yang berupa kemampuan memahami 
prinsip-prinsip dasar dan kebenaran universal. 
Kedua, kebijaksanaan praksis (phronesis) yang 
berupa kemampuan memilih tindakan moral 
yang tepat dalam situasi praktis kehidupan 
sehari-hari. Dua bentuk keutamaan intelektual 
ini dibentuk melalui pengajaran, 
pembelajaran, dan latihan rasional. Aristoteles 
mengatakan bahwa keutamaan moral dan 
keutamaan intelektual itu saling melengkapi.72 
Misalnya, keberanian tanpa kebijaksanaan 
seringkali menjerumuskan seseorang pada 
tindakan membabi-buta. Sebaliknya, 
kecerdasan intelektual tanpa budi pekerti 
luhur berpotensi menimbulkan bahaya. 

Dalam kerangka keutamaan (aretē) ini, 
kebijaksanaan praksis (phronesis) menempati 
posisi istimewa karena ia menjadi penghubung 
antara pengetahuan dan tindakan. Phronesis 

 
69 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. I.7, 1097b 24 

– 1098a 20, h. 9-10.  
70 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. I.7, 1098a 7-

17, h. 10. 
71 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. VI.1, 1139a 5-

17, h. 102. 

merupakan bagian dari keutamaan (aretē) 
intelektual yang berfungsi sebagai panduan 
untuk bertindak benar dalam situasi konkret. 
Berbeda dengan kebijaksanaan teoritis 
(sophia) yang berorientasi pada kebenaran 
abadi, phronesis berurusan dengan realitas 
kehidupan manusia yang dinamis, berubah-
ubah, dan penuh ketidakpastian. Phronesis 
melibatkan pengalaman dalam berbagai 
situasi, yang melaluinya manusia mengenali 
mana yang patut dilakukan pada waktu dan 
cara yang tepat. Phronesis merupakan 
kecerdasan emosional dan kemampuan 
memilih sarana dan tindakan yang tepat untuk 
mencapai tujuan yang benar dengan dipandu 
oleh keutamaan moral. Ia berupa kemampuan 
menimbang, mempertimbangkan konteks, dan 
memilih tindakan yang selaras dengan tujuan 
akhir manusia, yakni kebahagiaan 
(eudaimonia). 

Menurut Aristoteles, keutamaan (aretē) 
bukanlah sikap bawaan atau watak alamiah 
yang bersifat pasif, melainkan kualitas yang 
dibentuk melalui kebiasaan dan tindakan yang 
dilakukan berulang-ulang secara sadar dan 
rasional dalam kehidupan sehari-hari 
(ethismós), sehingga menjadikan seseorang 
mampu secara spontan memilih tindakan yang 
baik. Ia menulis: “Kita menjadi baik dengan 
melakukan perbuatan baik. Demikian pula kita 
menjadi adil dengan melakukan tindakan adil, 
berani dengan bertindak berani”.73 Broadie 
menilai bahwa keutamaan dibentuk melalui 
pembiasaan dan pendidikan yang memerlukan 
proses pedagogis, seperti praktik terarah, 
refleksi berkelanjutan, dan keteladanan.74 
Senada dengan Broadie, Annas memandang 
keutamaan (aretē) sebagai proyek seumur 
hidup yang menghasilkan kebiasaan baik serta 
karakter diri dan watak yang stabil yang 
dibentuk melalui pembelajaran dan 
habituasi.75 

Berkenaan dengan keutamaan moral, 
pendekatan Aristoteles bisa disebut unik. Ia 
menekankan pentingnya keseimbangan, jalan 

72 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. VI.1, 1139a 
33-35, h. 103. 

73 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. II.1, 1103a 
30-35, h. 21. 

74 Sarah Broadie, Ethics with Aristotle..., h. 103-110. 
75 Julia Annas, The Morality of Happiness..., h. 426-

438. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

 

136 
 

tengah, atau moderasi (mesotes). Ia 
menyatakan bahwa keutamaan moral hampir 
selalu berada di antara dua pilihan sikap moral 
yang ekstrem, yaitu antara kelebihan dan 
kekurangan. Sebagai contoh, keberanian 
merupakan keseimbangan antara nekat dan 
pengecut, kesederhanaan merupakan 
keseimbangan antara boros dan kikir, dan 
seterusnya. Hal ini menunjukkan bahwa 
keutamaan bukanlah kualitas tetap atau kaku 
yang sama bagi semua orang, melainkan 
sangat kontekstual, tergantung pada situasi 
dan pertimbangan rasional. Ia menulis: 
“Kebajikan adalah suatu keadaan memilih 
yang bersandar pada jalan tengah... 
ditentukan oleh rasio sebagaimana dipahami 
oleh orang yang memiliki kebijaksanaan 
praksis (phronesis)”.76  

Perlu ditegaskan bahwa keutamaan 
(aretē) dalam pandangan Aristoteles ini 
bukanlah berupa hasil akhir dalam arti produk 
statis, sebab kalau demikian maka akan sama 
halnya dengan pandangan populer yang ia 
tolak.77 Keutamaan memang bisa dilihat 
sebagai hasil pembentukan karakter moral 
yang bersifat stabil dan tetap, tetapi bukan 
berarti pasif. Keutamaan yang dimaksud 
Aristoteles adalah hasil disposisi moral yang 
terus-menerus diaktualkan. Aktualisasi itu 
sekaligus menjadi sarana latihan, pembiasaan, 
dan pengembangan disposisi moral tersebut 
sehingga menjadi karakter moral aktif dan 
aktual. Keutamaan merupakan perwujudan 
ontologis eksistensi manusia yang utuh dan 
unggul sebagai makhluk rasional, dan 
merupakan inti moral dari kebahagiaan. 

 
Kebahagiaan Eudaimonis Aristotelian 
sebagai Perspektif Menghadapi 
Pemaknaan Kebahagiaan yang Dangkal 
dan Simplistis di Masa Kontemporer 

Artikel ini menunjukkan bahwa 
Aristoteles menantang dan menolak 
memahami kebahagiaan secara sederhana dan 
simplistis. Ia mengajukan konsep yang 
kompleks, namun justru substansial dan lebih 
mencerminkan hakikat manusia sebagai 
makhluk rasional. Penolakan Aristoteles 

 
76 Aristotle, Nicomachean Ethics..., NE. II.6, 1106b 

36 – 1107a 4, h. 29. 

menjadi relevan bagi kita yang hidup di zaman 
modern, karena menyentuh dasar ontologis 
keberadaan kita sebagai manusia. Alasdair 
MacIntyre melihat kebahagiaan eudaimonis 
Aristotelian ini sebagai tradisi kebajikan yang 
tersingkirkan oleh modernitas.78 Namun, 
dalam dunia yang cenderung mengidentikkan 
kebahagiaan dengan pencapaian instan, 
konsumsi, atau kepuasan emosional sesaat, 
pendekatan Aristoteles mengingatkan kita 
bahwa kebahagiaan sejati berkenaan dengan 
hal-hal yang lebih substantif dan mendasar 
bagi manusia. 

Dalam kerangka eudaimonia Aristoteles, 
seseorang disebut bahagia bila mencukupi 
empat hal. Pertama, punya tujuan hidup 
(telos). Kedua, paham potensi unik atau 
keunggulan diri yang dimiliki dan bisa 
dikembangkan (ergon). Ketiga, punya sikap 
mental atau karakter diri yang baik (aretē). 
Keempat, kemampuan membaca situasi dan 
mengambil keputusan moral yang tepat. 
Sinergi empat hal tersebutlah yang 
menghasilkan kebahagiaan yang utuh dan 
memberi makna bagi semua tujuan lain yang 
berhasil dicapai dalam hidup. Kehidupan 
modern yang diwarnai dengan konsumerisme 
tak terkendali, krisis makna, dan ketidak-
pastian yang akut membutuhkan perspektif 
Aristotelian ini sebagai cara pandang etik 
dalam mengembangkan sikap diri yang stabil 
dan seimbang, serta menuntun individu 
meraih kebahagiaan otentik di sepanjang 
hidupnya. 

Akhirnya, kebahagiaan eudaimonis 
Aristoteles adalah perspektif kebahagiaan yang 
paling sesuai dengan hakikat dan jadi diri 
manusia sebagai makhluk rasional. Modernitas 
yang menawarkan kemudahan dan 
kesenangan di semua dimensi kehidupan 
seringkali menitikberatkan kebahagiaan pada 
pemenuhan hasrat biologis, seperti konsumsi 
berlebihan, kenikmatan instan, dan kepuasan 
emosional, sehingga –sebagaimana dinyatakan 
Aristoteles– telah mendegradasi manusia 
menjadi setara dengan hewan. Kebahagiaan 
eudaimonis Aristotelian mengingatkan kita 
akan perlunya mengejar kebahagiaan yang 

77 Julia Annas, The Morality of Happiness..., h. 276-
290. 

78 Alasdair MacIntyre, After Virtue... h. 223-230. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

 

137 
 

lebih sejati dan otentik, yakni yang berakar 
pada hakikat dan jati diri manusia. 
Kebahagiaan eudaimonis Aristotelian 
menawarkan kerangka etis yang lebih holistik 
dan stabil yang menuntun individu pada 
kehidupan yang baik dan bermakna, serta 
mencegah kehampaan eksistensial yang 
disebabkan oleh hedonisme simplistis dan 
dangkal. 

 
Kesimpulan 

Artikel ini menunjukkan bahwa konsep 
kebahagiaan eudaimonis Aristoteles lebih 
mencerminkan hakikat dan jati diri manusia 
sebagai makhluk rasional. Konsep ini 
menantang pemaknaan kebahagiaan yang 
simplistis dan cenderung mendegradasi 
manusia menjadi setara dengan hewan. Oleh 
karena persoalan etika yang dibahas dalam 
konsep tersebut bersifat universal, eksistensial, 
dan perennial, konsep ini tetap relevan dalam 
merespons kecenderungan yang sama. 
Beberapa pengembangan konseptual yang 
dilakukan oleh para sarjana dan filsuf 
kontemporer menunjukkan relevansi konsep 
ini dalam berbagai bidang disiplin yang 
berbeda, seperti psikologi positif, pendidikan 
karakter, dan lainnya. Aristoteles berhasil 
merumuskan argumentasi rasional yang lentur 
dan dinamis dalam konsepnya tentang 
kebahagiaan, sehingga konsepnya tersebut 
tidak hanya bermanfaat secara teoritis, tetapi 
juga secara praktis, sebagai sumber inspirasi 
bagi setiap individu manusia yang ingin 
memaknai kebahagiaan secara lebih otentik 
dan mencapai kehidupan yang bermakna. 

Artikel ini menguraikan kompleksitas 
dan kedalaman konsep kebahagiaan 
eudaimonis Aristoteles serta menekankan 
relevansinya di masa modern, terutama 
terhadap anggapan umum yang memaknai 
kebahagiaan secara dangkal dan sederhana. 
Perspektif Aristoteles dapat digunakan sebagai 
cara pandang alternatif dalam merefleksikan 
persoalan etika yang muncul di masa 
kontemporer secara lebih substantif dan 
mendalam. Dalam lingkup yang lebih luas, 
variabel-variabel konseptual yang dirumuskan 
Aristoteles untuk mendukung argumennya 
tentang kebahagiaan eudaimonis dapat 
dikembangkan dan didialogkan dengan 
berbagai disiplin keilmuan dalam rangka 

merumuskan pandangan kebahagiaan yang 
lebih kontekstual, mendalam, dan lebih 
manusiawi. 

Artikel ini terbatas pada konsep 
kebahagiaan eudaimonis Aristoteles dengan 
memanfaatkan kompleksitas dan kedalaman 
konseptualnya untuk merespons anggapan 
populer yang dangkal dan simplistis tentang 
kebahagiaan. Variabel konseptual yang 
dibahas dalam artikel ini juga terbatas pada 
variabel-variabel utama saja, dan tidak 
mencakup variabel-variabel lain yang bersifat 
eksternal, seperti persahabatan, konteks sosial, 
dan prasyarat eksternal lainnya yang meliputi 
kesehatan, kekayaan yang cukup, atau bahkan 
nasib baik. Beberapa sarjana dan peneliti 
menganggap variabel-variabel tersebut juga 
penting dalam mencapai kebahagiaan 
eudaimonis. Pemahaman yang lebih utuh 
terhadap konsep ini perlu diupayakan dengan 
mengkaji variabel-variabel tersebut. Demikian 
pula, variabel-variabel konseptual utama yang 
dikaji dalam artikel ini juga dideskripsikan dan 
dianalisis sebagai bagian dari konsep 
kebahagiaan (eudaimonia) Aristoteles. 
Menurut penulis, masing-masing variabel 
konseptual tersebut juga bisa ditinjau dan 
dikaji secara terpisah dan secara lebih 
mendalam untuk mendapatkan pemahaman 
utuh dan komprehensif tentang kebahagiaan 
eudaimonis perspektif Aristoteles ini. 

 
Daftar Pustaka 
 
Annas, Julia. The Morality of Happiness. New 

York: Oxford University Press, 1993. 
Anscombe, Elizabeth. Human Life, Action and 

Ethics. Geach, Mary & Gormally, Luke 
(ed.), United Kingdom: Imprint 
Academic, 2005. 

Aristotle. Nicomachean Ethics. trans. W.D. 
Ross, Kitchener: Batoche Books, 1999. 

_ _ _. Nicomachean Ethics. trans. Sarah 
Broadie, New York: Oxford University 
Press, 2002. 

_ _ _. Nicomachean Ethics. trans. Joe Sachs, 
Newburyport: Focus Publishing, 2002. 

_ _ _. Etika Nikomakea: Sebuah Kitab Suci 
Etika. terj. Embun Kenyowati, Jakarta: 
Teraju, 2004. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

 

138 
 

_ _ _. Nicomachean Ethics. trans. Roger Crisp, 
Cambridge: Cambridge University Press, 
2004. 

_ _ _. Eudemian Ethics. trans. Anthony Kenny, 
New York: Oxford University Press, 2011. 

_ _ _. Nicomachean Ethics. trans. Terence 
Irwin, Indianapolis: Hackett Publishing 
Company, Inc., 2019.  

_ _ _. Etika Nikomakea. terj. Ratih Sari Astuti, 
Yogyakarta: Basabasi, 2020. 

_ _ _. Eudemian Ethics. trans. C.D.C. Reeve, 
Indianapolis: Hackett Publishing 
Company, Inc., 2021. 

_ _ _. Nicomachean Ethics. trans. C.D.C. 
Reeve, Indianapolis: Hackett Publishing 
Company, Inc., 2024. 

Bellini, Francesca & Lomazzi, Vera. “Changing 
Work Values: Beyond Hustle Culture”. 
Sociológia, Vol. 56, No. 6, 2024. 

Bernal, Aurora. “The Joy of Doing Good and 
Character Education”. Bosch, Magdalena 
M. (eds). Desire and Human 
Flourishing: Positive Education and 
Virtue Ethics, Switzerland: Springer, 
2020. 

Broadie, Sarah. Ethics with Aristotle. New 
York: Oxford University Press, 1991. 

Chiba, Kei. “Aristotle on Heuristic Inquiri and 
Demonstration of What It Is”. 
Christopher Shields (ed.), The Oxford 
Handbook of Aristotle, New York: 
Oxford University Press, 2002. 

Cooper, John. Reason and Human Good in 
Aristotle. Indianapolis: Hackett 
Publishing Company, 1986. 

Foot, Philippa. Virtues and Vices and Other 
Essays in Moral Philosophy. Oxford: 
Clarendon University Press, 2002. 

Gomez-Lobo, Alfonso. “A New Look at the 
Ergon Argument in the Nicomachean 
Ethics”. The Society for Ancient Greek 
Philosophy Newsletter, No. 158. 

https://hdr.undp.org/data-center/human-
development-index#/indicies/HDI 

https://www.bps.go.id/id/statistics-
table/2/NjI3IzI=/dimensi-kepuasan-
hidup-indeks-kebahagiaan.html 

https://www.brilio.net/ragam/100-kata-kata-
bahagia-itu-sederhana-bukti-hidup-tak-
perlu-ribet-250802j.html 

https://www.diedit.com/kata-bijak-bahagia-
itu-sederhana-simpel-dan-lucu/ 

https://www.liputan6.com/hot/read/548704
6/180-kata-kata-bahagia-itu-sederhana-
petuah-bijak-untuk-menyederhanakan-
hidup?page=2 

Irwin, Terence. “Conception of Happiness in 
The Nicomachean Ethics”. Shields, 
Christopher. The Oxford Handbook of 
Aristotle, New York: Oxford University 
Press, 2012. 

_ _ _. “Notes and Glossary”. Aristotle. 
Nicomachean Ethics. trans. Terence 
Irwin, Indianapolis: Hackett Publishing 
Company, Inc., 2019.  

Kraut, Richard. “Two Conceptions of 
Happiness”. The Philosophical Review, 
Vol. 88, No. 2, 1979. 

_ _ _. Aristotle on the Human Good. New 
Jersey: Princenton University Press, 
1989. 

Lampe, Kurt. The Birth of Hedonism: The 
Cyrenaic Philosophers and Pleasure as a 
Way of Life. New Jersey: Princeton 
University Press, 2015. 

MacIntyre, Alasdair. A Short History of Ethics: 
A History of Moral Philosophy from the 
Homeric Age to the Twentieth Century. 
London: Routledge & Kegan Paul Ltd, 
1998. 

_ _ _. After Virtue: A Study in Moral Theory. 
Indiana: University of Notre Dame Press, 
2007. 

Magnis-Suseno, Franz. 13 Tokoh Etika. 
Yogyakarta: Kanisius, 1997. 

Seligman, Martin. Authentic Happiness : 
Using The New Positive Psychology To 
Realize Your Potential For Lasting 
Fulfillment. New York: The Free Press, 
2002. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

