
             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

172 
 

 
Teologi Rasional dan Sains dalam Islam:  

Sintesis Ilmiah-Religius Menurut Ibnu Rusyd 
 

Afifah 1, Muhammad Noval Ifkar 2, Sulaiman 3, Nasihun Amin 4 
Universitas Islam Negeri Walisongo 

afifahali26@gmail.com, Novalifkar178@gmail.com, 
sulaiman@walisongo.ac.id, nasihun_amin@walisongo.ac.id  

 
Abstract: Ibn Rushd is one of the leading philosophers who sought to harmonize religion, philosophy, 
and science within the framework of Islamic teachings. He developed a synthesis between theology and 
science, based on philosophical and theological principles that emphasize reason as the primary means of 
interpreting revelation and the natural world. This study explores Ibn Rushd's contributions in 
integrating these three domains and examines the contemporary relevance of his ideas in uniting religion, 
philosophy, and science. Utilizing library research methods, data were collected from various sources 
including academic journals, scholarly articles, and books relevant to the theme. This study yielded 
several key findings. Among these is Ibn Rushd's assertion that reason is not only valid but also a 
necessary tool for understanding divine revelation and the workings of nature. This perspective offers a 
valuable paradigm for revitalizing scientific inquiry in Islamic educational settings. Furthermore, Ibn 
Rushd interprets Qur'anic verses to indicate that the universe was not created from absolute nothingness 
but from pre-existing matter. He believes that the Qur'an explicitly underscores the purposeful creation of 
nature for humanity, positioning humans as servants (khalifah) tasked with acquiring knowledge of the 
Creator's existence and oneness. 
Keywords: Ibn Rushd, Qur'an, Philosophy and Science. 

 
 

Abstrak : Ibnu Rusyd adalah salah satu filsuf terkemuka yang berusaha menyelaraskan agama, filsafat, 
dan sains dalam kerangka ajaran Islam. Dia mengembangkan sintesis antara teologi dan sains, 
didasarkan pada prinsip-prinsip filosofis dan teologis yang menekankan akal sebagai sarana utama untuk 
menafsirkan wahyu dan dunia alami. Studi ini mengeksplorasi kontribusi Ibnu Rusyd dalam 
mengintegrasikan ketiga domain ini dan meneliti relevansi kontemporer dari ide-idenya dalam 
menyatukan agama, filsafat, dan sains. Dengan memanfaatkan metode penelitian perpustakaan, data 
dikumpulkan dari berbagai sumber termasuk jurnal akademik, artikel ilmiah, dan buku yang relevan 
dengan tema. Studi ini menghasilkan beberapa temuan utama. Di antaranya adalah pernyataan Ibnu 
Rusyd bahwa akal tidak hanya valid tetapi juga alat yang diperlukan untuk memahami wahyu ilahi dan 
cara kerja alam. Sudut pandang ini menawarkan paradigma yang berharga untuk merevitalisasi 
penyelidikan ilmiah dalam pengaturan pendidikan Islam. Selain itu, Ibnu Rusyd menafsirkan ayat-ayat 
Al-Qur'an menunjukkan bahwa alam semesta tidak diciptakan dari ketiadaan mutlak melainkan dari 
materi yang sudah ada sebelumnya. Dia percaya bahwa Al-Qur'an secara eksplisit menggarisbawahi 
penciptaan alam yang bertujuan bagi umat manusia, memposisikan manusia sebagai pelayan (khalifah) 
yang ditugaskan untuk memperoleh pengetahuan tentang keberadaan dan keesaan Sang Pencipta. 
Kata kunci : Ibnu Rusyd, Al Qur’an, Filsafat dan sains.   

 
Pendahuluan 

Sepanjang sejarah tradisi 
intelektual Islam, interaksi antara 
agama dan sains tetap menjadi wacana 
yang sudah lama dan abadi, berlanjut ke 
era modern. Agama sering dianggap 
sebagai sumber kebenaran mutlak, 

berakar pada wahyu ilahi, sedangkan 
sains yang didasarkan pada pengamatan 
empiris dan pemikiran rasional sering 
dipandang beroperasi secara 
independen dari otoritas agama. 
Dikotomi ini menjadi lebih jelas dengan 
munculnya sentimen anti-filosofis di 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705
mailto:afifahali26@gmail.com
mailto:Novalifkar178@gmail.com
mailto:sulaiman@walisongo.ac.id
mailto:nasihun_amin@walisongo.ac.id


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

173 
 

kalangan sarjana tertentu, yang paling 
menonjol dicontohkan oleh kritik Imam 
Al-Ghazali terhadap para filsuf dalam 
karyanya Tahāfut al-Falāsifah 
(Ketidakberlanjutan para Filsuf).Dalam 
konteks ini, ide-ide Ibnu Rusyd 
(Averroes) memiliki kepentingan yang 
signifikan. Sebagai seorang filsuf, teolog, 
dan ahli hukum, Ibnu Rusyd 
menegaskan bahwa akal dan wahyu 
tidak bertentangan, melainkan, mereka 
saling mendukung dan melengkapi. 
Dalam karyanya Fasl al-Maqāl (Risalah 
yang Menentukan), ia berpendapat 
bahwa menggunakan akal untuk 
mempelajari dan memahami dunia alam 
adalah tindakan pengabdian kepada 
Tuhan. Karena alam adalah ciptaan 
Tuhan, hukum-hukumnya 
mencerminkan kehendak Ilahi yang 
rasional dan teratur. 

Ibnu Rusyd dengan tegas 
menentang pemisahan yang kaku antara 
sains dan agama. Dia percaya bahwa 
menjelajahi alam semesta melalui 
pendekatan rasional tidak hanya 
diperbolehkan dalam hukum Islam 
(syari'ah), tetapi juga penting untuk 
memperdalam pemahaman seseorang 
tentang wahyu ilahi. Dalam karyanya 
Tahāfut al-Tahāfut (Inkoreensi 
Inkomerensi), ia menekankan bahwa 
kebenaran tidak dapat bertentangan 
dengan kebenaran, apakah itu berasal 
dari akal atau dari wahyu. Perspektif ini 
memposisikan Ibnu Rusyd sebagai 
tokoh terkemuka dalam teologi rasional 
Islam dan pelopor dalam menempa 
sintesis antara penyelidikan ilmiah dan 
keyakinan agama. 

Di tengah tantangan modernisasi 
dan pesatnya kemajuan ilmu 
pengetahuan di dunia Muslim, 
pemikiran Ibnu Rusyd tetap sangat 

relevan untuk refleksi kontemporer. 
Upaya untuk menyelaraskan iman 
dengan pengetahuan, dan untuk 
mendamaikan teks-teks kitab suci 
dengan akal, terus menjadi masalah 
sentral dalam wacana intelektual Islam. 
Oleh karena itu, artikel ini berusaha 
untuk memeriksa bagaimana Ibnu 
Rusyd membangun kerangka kerja yang 
menghubungkan teologi dan sains, dan 
untuk menilai relevansi kontemporer 
dari ide-idenya dalam konteks Islam dan 
perkembangan ilmiah modern. 

Salah satu studi sebelumnya yang 
relevan dengan artikel ini adalah oleh 
Adam Gio Amaliano (2022) dalam 
karyanya yang berjudul "Ibnu Rushd 
Meets Religion, Philosophy, and 
Science." Dia berpendapat bahwa tanpa 
menggunakan akal, seseorang tidak 
dapat sepenuhnya memahami 
kebenaran agama bahkan pada tingkat 
pemahaman rasional yang paling dasar. 
Ini menggarisbawahi gagasan bahwa 
kebenaran dan agama secara inheren 
tidak bertentangan; Apa yang dapat 
mengarah pada kontradiksi yang jelas 
adalah interpretasi manusia dari pesan 
yang disampaikan melalui wahyu.1 

Dalam artikel karya Agus Salim 
Salabi (Salabi, 2021) berjudul 
"Konstruksi Pengetahuan Islam: Kajian 
Pemikiran Ibnu Rusyd tentang Ontologi 
dan Epistemologi," dijelaskan bahwa 
Ibnu Rusyd memandang pengetahuan 
manusia diperoleh melalui tiga 
kemampuan dasar: fakultas sensorik 
(al-quwwah al-ḥasāsah), fakultas 
imajinatif (al-quwwah al-

 
1 Adam Gio Amaliano, “Ibn Rusyd Meets Religion, 
Philosophy and Science,” INNOVATIO: Journal for 
Religious Innovation Studies 22, no. 2 (2022): 160–
70, https://doi.org/10.30631/innovatio.v22i2.152. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

174 
 

mutakhayyilah), dan fakultas rasional 
(al-quwwah an-nāṭiqah). Untuk sampai 
pada kesimpulan umum dari 
pengamatan fenomena tertentu, Ibnu 
Rusyid mengidentifikasi tiga tahap 
kognitif kunci: (1) abstraksi, (2) 
kombinasi, dan (3) penilaian.2 

Dalam artikelnya "Epistemologi 
Ibnu Rusyd (Studi Hubungan Wahyu 
dan Rasio)" (2023), Muslikhul Ibad 
meneliti upaya Ibnu Rusyd untuk 
mendamaikan filsafat dan agama 
melalui fungsi mediasi akal. Ibnu Rusyd 
menggambarkan domain yang berbeda 
untuk wahyu dan intelek, namun dia 
tidak menganggapnya sebagai 
kontradiktif secara inheren. Sebaliknya, 
ia menggunakan metode interpretatif 
ta'wil (interpretasi alegoris) untuk 
menjembatani kesenjangan yang jelas 
antara makna harfiah dari teks kitab 
suci dan kesimpulan yang berasal dari 
penyelidikan rasional. Melalui ta'wil, 
Ibnu Rusyd membangun kerangka 
hermeneutika yang memungkinkan 
integrasi doktrin agama dengan 
penalaran filosofis, menegaskan bahwa 
keduanya pada akhirnya menyatu dalam 
mengejar kebenaran.3 

Dalam artikel "Relevansi 
Pendidikan Kurikulum Merdeka Belajar 
dengan Pemikiran Ilmuwan Muslim 
Ibnu Sina dan Ibnu Rusyd" (2023), 
Sahrul Muhammad berpendapat bahwa 

 
2 Agus Salim Salabi, “Konstruksi Keilmuan Islam 
(Studi Pemikiran Ibnu Rusyd Tentang Ontologi Dan 
Epistimologi),” ITQAN: Jurnal Ilmu-Ilmu Kependidikan 
12, no. 1 (2021): 47–66, 
https://doi.org/10.47766/itqan.v12i1.188. 
3 Muslikhul Ibad and Ahmad Dwi Nur Khalim, 
“Epistemologi Ibnu Rusyd (Telaah Relasi Wahyu Dan 
Rasio),” AN NUR: Jurnal Studi Islam 14, no. 1 (2022): 
80–92, https://doi.org/10.37252/annur.v14i1.226. 

Kurikulum Merdeka Indonesia  sejalan 
dengan filosofi pendidikan para 
cendekiawan Muslim terkemuka, Ibnu 
Sina dan Ibnu Rusyd. Penekanan 
kurikulum pada otonomi, pemikiran 
kritis, dan pengembangan potensi 
individu mencerminkan prinsip-prinsip 
kunci yang ditemukan dalam 
pendekatan pedagogis yang dianjurkan 
oleh para pemikir klasik ini.4 

Artikel Kaipal Wahyudi (2023) 
yang berjudul “Filsafat Ibnu Rusyd 
Hubungan Akal Dengan Wahyu” 
menjelaskan Ibnu Rusyd adalah filsuf 
Muslim yang berusaha menyelaraskan 
akal dan wahyu. Dalam bukunya Fasl al-
Maqal, ia menjelaskan bahwa logika 
penting untuk memahami agama secara 
mendalam. Menurutnya, alam ciptaan 
Tuhan (al-mawjudat) bisa dipelajari 
untuk mengenal Sang Pencipta, 
sehingga filsafat sebenarnya bagian dari 
ibadah. Ia menolak anggapan bahwa 
agama dan filsafat bertentangan, karena 
keduanya bisa saling melengkapi. 
Pemikiran Ibnu Rusyd ini menjadi 
jembatan antara pemikiran Yunani 
(seperti Aristoteles) dan Islam, sekaligus 
dasar penting bagi perkembangan ilmu 
pengetahuan dalam peradaban Muslim.5 

Hubungan antara akal dan wahyu 
telah menjadi topik sentral perdebatan 

 
4 Sahrul Muhamad, Indah Rahmayanti, and 
Muhammad Fadli Ramadhan, “Relevansi Pendidikan 
Kurikulum Merdeka Belajar Dengan Pemikiran Saintis 
Muslim Ibnu Sina Dan Ibnu Rusyd,” Studia Religia : 
Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 7, no. 2 
(2023): 283–95, 
https://doi.org/10.30651/sr.v7i2.20587. 
5 Kaipal Wahyudi, “Filsafat Ibnu Rusyd Hubungan 
Akal Dengan Wahyu,” Indonesian Journal of Islamic 
and Social Science 1, no. 2 (2023): 5–24, 
http://repo.iain-tulungagung.ac.id/5510/5/BAB 
2.pdf. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

175 
 

dalam pemikiran Islam sejak periode 
klasik, khususnya mengenai hubungan 
antara sains dan agama. Ibnu Rusyid 
muncul sebagai tokoh penting dalam 
wacana ini, berusaha untuk 
menyelaraskan dua sumber kebenaran 
ini. Melalui karya-karya berpengaruh 
seperti Fasl al-Maqāl dan Tahāfut al-
Tahāfut, ia berpendapat bahwa akal 
tidak hanya merupakan sarana yang 
valid untuk memahami ajaran agama, 
tetapi juga alat penting untuk 
menafsirkan tanda-tanda keagungan 
Tuhan yang tertanam dalam tatanan 
alam. Artikel ini dipandu oleh 
pertanyaan-pertanyaan kunci: 
Bagaimana Ibnu Rusyd 
mengkonseptualisasikan hubungan 
antara akal dan wahyu? Dengan cara 
apa dia memandang alam sebagai sistem 
yang rasional dan ilahi? Dan bagaimana 
perspektifnya dapat ditinjau kembali 
dalam terang ketegangan kontemporer 
antara sains dan agama? 

Dipandu oleh pertanyaan-
pertanyaan ini, makalah ini berusaha 
untuk mengeksplorasi secara filosofis 
sintesis teologi dan sains dalam 
pemikiran Ibnu Rusyd, serta untuk 
menyoroti relevansi teologi rasional 
yang sedang berlangsung dalam 
peradaban Islam kontemporer. Secara 
teoritis, penelitian ini bertujuan untuk 
berkontribusi pada wacana filsafat Islam 
dengan mengusulkan kerangka 
integratif yang menyatukan agama dan 
sains. Secara praktis, ide-ide Ibnu Rusyd 
menawarkan inspirasi berharga bagi 
pendidikan Islam dan komunitas 
akademik Muslim yang lebih luas dalam 
menumbuhkan paradigma ilmiah yang 
menyelaraskan keyakinan agama 
dengan pendekatan ilmiah yang 
rasional. 

Penelitian ini 
menggunakan metode kualitatif dengan 
pendekatan analisis filosofis dan 
hermeneutis untuk mengkaji pemikiran 
Ibnu Rusyd tentang hubungan antara 
akal, wahyu, dan sains. Melalui studi 
teks terhadap karya-karya utamanya 
seperti Faṣl al-Maqāl dan Tahāfut al-
Tahāfut, serta ayat-ayat Al-Qur'an yang 
relevan, penelitian ini menganalisis 
sintesis Ibnu Rusyd antara filsafat 
Aristoteles dan teologi Islam. 
Pendekatan historis-
komparatif digunakan untuk menelusuri 
pengaruh pemikiran Yunani dan tradisi 
Islam sebelumnya, sekaligus 
membandingkannya dengan tokoh 
seperti Al-Ghazālī. Analisis difokuskan 
pada konsep kunci 
seperti qadīm (keabadian), ḥādis (kebar
uan), dan emanasi,serta implikasinya 
terhadap epistemologi Islam. Sumber 
data utama meliputi teks-teks klasik dan 
literatur sekunder, dengan tujuan 
mengungkap relevansi pemikiran Ibnu 
Rusyd dalam konteks dialog sains-
agama kontemporer. Penelitian ini 
bersifat eksploratif-interpretatif, 
menekankan pada pembacaan kritis 
terhadap teks dan konteks historis-
filosofis. 
Rumusan Masalah 

Bagaimana Teologi Rasional dan 
Sains dalam Islam: Sintesis Ilmiah-
Religius Menurut Ibnu Rusyd? 
Tujuan Penulisan 

Untuk mengetahui dan 
mendeskripsikan Teologi Rasional dan 
Sains dalam Islam: Sintesis Ilmiah-
Religius Menurut Ibnu Rusyd? 
Metode  

Metode penelitian adalah proses 
penyelidikan dan penelusuran suatu 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

176 
 

masalah melalui metode ilmiah dengan 
ketelitian dan kecermatan, bertujuan 
untuk mengumpulkan, mengolah, 
menganalisis data, serta menarik 
kesimpulan secara sistematis dan 
objektif dengan tujuan untuk 
memecahkan masalah atau menguji 
hipotesis demi menghasilkan 
pengetahuan yang bermanfaat bagi 
kehidupan manusia.6 Penelitian ini 
termasuk penelitian kualitatif dengan 
metode kepustakaan (library research), 
yang mengandalkan sumber literatur, 
buku, jurnal, dokumen, dan data 
lainnya.7 Adapun Metode pengumpulan 
data penelitian ini adalah dokumentasi 
(Documentary Research). Metode 
pengumpulan data dengan mencatat 
informasi yang telah tersedia.8 
Dokumentasi dapat berupa teks, visual, 
atau hasil karya monumental milik 
seseorang.9  
Pembahasan 
Biografi Ibnu Rusyd 

Abu al-Walid Muhammad ibn 
Ahmad ibn Rushd, umumnya dikenal 
sebagai Ibnu Rusyd atau dengan nama 
Latinnya Averroes, lahir pada tahun 
1126 M di Córdoba, Andalusia (sekarang 
Spanyol). Dia berasal dari keluarga 
intelektual terkemuka; ayahnya 
menjabat sebagai hakim di Córdoba, 
yang memberi Ibnu Rusyd lingkungan 

 
6 Riaf’i Abubakar, Pengantar Metodologi 
Penelitian, 1st ed. (Yogyakarta: SUKA-Press UIN 
Sunan Kalijaga, 2023). 
7 Nashruddin Baidan and Erwati Aziz, 
Metodologi Khusus Penelitian Tafsir, 1st ed. 
(Yogyakarta: Institut Agama Islam Negeri 
Surakarta, 2015). 
8 (Hardani et al., 2020) 
9 Fenti Hikmawati, Metodologi Penelitian, 4th 
ed. (Depok: PT RAJAGRAFINDO PERSADA, 
2017). 

yang kaya secara intelektual yang 
kondusif untuk pengejaran ilmiah. 
Terkenal karena karisma dan 
komitmennya yang tak tergoyahkan 
terhadap pengetahuan, Ibnu Rusyd 
mendedikasikan sebagian besar 
hidupnya untuk mempelajari agama dan 
yurisprudensi Islam. Karya ilmiahnya 
mencerminkan keterlibatan yang 
mendalam dengan ilmu agama dan 
hukum, menjadikannya tokoh 
terkemuka dalam filsafat dan teologi 
Islam.10 

Selain dikenal sebagai ahli agama 
dan hukum, Ibnu Rusyd juga menguasai 
berbagai disiplin ilmu lainnya. Di bidang 
kedokteran, ia berguru pada ahli 
terkemuka seperti Abu Ja’far Harun At-
Tirjali dan Abu Marwan bin Kharbul, 
mencapai tingkat keahlian yang sejajar 
dengan Ibnu Sina. Dalam filsafat, 
pemikirannya dipengaruhi oleh Ibnu 
Bajjah (Avempace), seorang filsuf besar 
Eropa sebelum masanya. Selain itu, 
Ibnu Rusyd menjalin hubungan 
intelektual dan politik yang erat 
dengan Abu Marwan bin Zuhr (dokter 
ternama) dan penguasa Dinasti 
Muwahhidun, khususnya Khalifah Abu 
Yusuf Al-Mansur, yang mendukung 
perkembangan ilmu pengetahuan pada 
masa itu. Dengan demikian, keahlian 
Ibnu Rusyd tidak terbatas pada teologi 
dan fiqh, tetapi juga meliputi 
kedokteran, filsafat, dan jaringan 
intelektual yang kuat di dunia Islam 
abad pertengahan. 

Hubungan ini, di samping 
reputasi ilmiahnya, menyebabkan 

 
10 Rossi Fitrianah, Delta, “Ibnu Rusyd (Averroisme) 
Dan Pengaruhnya Dibarat,” El-Afkar: Jurnal 
Pemikiran Keislaman Dan Tafsir Hadis 7, no. 1 
(2018). 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

177 
 

pengangkatannya sebagai hakim di 
Sevilla pada tahun 1169, diikuti oleh 
perannya sebagai hakim di Córdoba dua 
tahun kemudian. Pada tahun 1182, ia 
diangkat sebagai dokter istana. Di 
antara orang-orang sezamannya dalam 
yurisprudensi adalah tokoh-tokoh 
terkenal seperti Abu Al-Aim Basykawal, 
Abu Marwan bin Masarrah, Abu Bakar 
bin Samhun, Abu Ja'far bin Abdul Aziz, 
Abdullah Al Maziri, dan Abu 
Muhammad bin Rizq. Sepanjang 
hidupnya, Ibnu Rusyd menjadi terkenal 
sebagai polymath, dihormati karena 
keahliannya di berbagai bidang ilmiah 
dan intelektual.11 Pendidikan awalnya 
mencakup studi mendalam terhadap 
kitab Al-Muwaththa' Imam Malik, yang 
membentuk dasar pemikirannya. Pada 
abad ke-12 hingga ke-13, ia muncul 
sebagai filsuf terkemuka yang secara 
kritis mengembangkan pemikiran 
Aristoteles, melahirkan aliran 
Averroisme yang berpengaruh di dunia 
Islam dan Eropa. Selain itu, ia juga 
memberikan komentar penting terhadap 
karya filsuf seperti Al-Farabi, Ibnu Sina, 
Ibnu Bajjah, dan Al-Ghazali, 
menunjukkan keluasan wawasan dan 
kedalaman analisisnya dalam 
menghubungkan tradisi filsafat Yunani 
dengan pemikiran Islam.12 
Karya karya Ibnu Rusyd 

Sejarawan bervariasi dalam 
perkiraan mereka mengenai jumlah 
karya yang ditulis oleh Ibnu Rusyd. 
Ernest Renan (1823–1892), seorang 
filsuf Prancis, mencatat bahwa Ibnu 
Rusyd menghasilkan sekitar 78 judul 

 
11 Fitrianah, Delta. 
12 Asnawan et al., “Ibn Rusyd Mempertemukan 
Agama, Filsafat Dan Sains Relevasinya Dengan 
Pendidikan Islam.” 

yang mencakup berbagai disiplin ilmu. 
Menurut Renan, ini termasuk 39 karya 
tentang filsafat, lima tentang ilmu alam, 
delapan tentang yurisprudensi, empat 
tentang astronomi, matematika, dan 
bidang terkait, dua tentang tata bahasa 
dan sastra Arab, dan 20 tentang 
kedokteran. Juga dicatat bahwa banyak 
dari karya-karya ini sayangnya telah 
hilang dari waktu ke waktu dan tidak 
lagi dapat diakses oleh kami.13 

Aspek tragis dari warisan Ibnu 
Rusyd adalah bahwa selama hidupnya ia 
menghadapi fitnah dan pengasingan, di 
mana banyak karyanya dihancurkan 
atas perintah Khalifah. Selain itu, Ibnu 
Rusyd hidup melalui periode bergejolak 
yang ditandai dengan kemunduran 
kekuasaan Islam di Spanyol, yang 
berpuncak pada jatuhnya wilayah Islam 
bersatu ke tangan pasukan Kristen pada 
tahun 1492. Kompilasi kronologis 
sistematis pertama dari karya-karya 
Ibnu Rusyd dilakukan oleh M. Alonso 
dalam La Cronología en Las Obras de 
Averroes (1943). Korpusnya umumnya 
dibagi menjadi karya-karya asli yang 
mengungkapkan ide-ide filosofisnya 
sendiri dan komentar pada tulisan-
tulisan pemikir lain, khususnya 
Aristoteles. Di antara karya-karya yang 
masih ada yang dikaitkan dengan Ibnu 
Rusyd adalah teks-teks penting dalam 
filsafat dan kebijaksanaan, termasuk 
Tahāfut al-Tahāfut (Inkoreensi 
Inferensi), yang ditulis sebagai bantahan 
terhadap Tahāfut al-Falāsifah 
(Inkoreensi Para Filsuf)  karya Al-

 
13 Edi Suresman, FILSAFAT ISLAM (ITC-UPI Bandung, 
2022), 
https://books.google.co.id/books?id=NoirEAAAQBAJ
&printsec=frontcover&hl=id&source=gbs_ge_summ
ary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

178 
 

Ghazali;Jauhar al-Ajrām al-
Samāwiyyah (Struktur Benda-Benda 
Langit); Ittiṣāl al-'Aql al-Mufarriq bi al-
Insān (Hubungan Akal yang 
Membedakan Manusia); Masā'il fī 
Mukhtalif Aqsām al-Manṭiq 
(Pertanyaan tentang Berbagai Cabang 
Logika); Sharḥ Qāṭirāh 'alā al-Fārābī fī 
Masā'il al-Manṭiqiyyah (Komentar 
Ekstensif tentang Al-Farabi Mengenai 
Masalah Logis); dan Maqālah fī al-Radd 
'alā Abī 'Alī ibn Sīnā (Risalah 
Menyangkal Ibn Sina), di antara banyak 
lainnya. Di bidang Kalam (teologi 
Islam), Ibnu Rusyd menulis beberapa 
karya penting, termasuk Fashl al-Maqāl 
fīmā Bayna al-Ḥikmah wa al-Sharīʿah 
min al-Ittiṣāl (Risalah Penentu tentang 
Hubungan Antara Filsafat dan Syariah), 
Iʿtiqād al-Musyāshiyyīn wa al-
Mutakallimīn (Keyakinan Peripatetik 
dan Teolog), dan Manāhij al-Adillah fī 
ʿAqāʾid al-Millah (Metode Argumentasi 
dalam Doktrin Agama), antara lain : di 
bidang Fiqh dan Usul al-Fiqh, Ibnu 
Rusyd menulis beberapa karya 
berpengaruh, termasuk Bidayah al-
Muqtaṣid wa Nihāyah al-Muqtaṣid 
(Awal dan Akhir Muqtaṣid), yang diakui 
Ibnu Jafar Zahabi sebagai salah satu 
buku terbaik dalam aliran yurisprudensi 
Maliki. Karya ini telah diterjemahkan 
secara luas dan tetap sangat dihormati. 
Karya-karya terkenal lainnya termasuk 
Ad-Dār al-Kāmil fī al-Fiqh (Rumah 
Lengkap dalam Fiqh) dan Risālah adh-
Dhahāyah (Risalah tentang Kurban). 
Dalam astronomi, Ibnu Rusyd menulis 
Maqālah fī Ḥarakat al-Jirm al-Samāwī 
(Risalah tentang Pergerakan Benda-
benda Langit) dan Kalam 'alā Ru'yah 
Jirm al-Thābit (Diskusi tentang 
Pengamatan Benda-benda Langit 

Stasioner). Dalam ilmu Nahwu (tata 
bahasa Arab), kontribusinya termasuk 
Kitāb adh-Ḍarūrī fī an-Naḥw (Buku 
Penting tentang Tata Bahasa) dan 
Kalam 'alā al-Kalimah wa al-Ism al-
Mushtaq (Diskusi tentang Kata dan Kata 
Benda Turunan). Kontribusi Ibnu Rusyd 
pada kedokteran sangat luas dan sangat 
dihormati. Al-Kulliyyāt fī aṭ-Ṭibb 
(Prinsip-prinsip Umum Kedokteran), 
yang terdiri dari tujuh jilid, menjadi 
referensi dasar dan teks wajib di banyak 
universitas Eropa, diterjemahkan ke 
dalam bahasa Latin, Inggris, dan Ibrani. 
Karya medis lain yang beredar luas 
adalah Sharḥ Arjuwīzah Ibn Sīnā fī aṭ-
Ṭibb (Komentar atas Arjuwīzah Ibnu 
Sina dalam Kedokteran). Dia belajar 
kedokteran di institusi bergengsi 
termasuk Universitas Oxford, Leiden, 
dan Universitas Sorbonne di Paris. 
Risalah medis tambahan termasuk 
Maqālah fī aṭ-Ṭiryāq (Risalah 
Penangkal Penawar), diterjemahkan ke 
dalam berbagai bahasa; Naṣā'iḥ fī Amr 
al-Ishāl (Nasihat tentang Penyakit 
Lambung dan Diare), diterjemahkan ke 
dalam bahasa Latin dan Ibrani; dan 
Mas'alah fī Nawā'ib al-Ḥummā (Risalah 
tentang Demam).14 
Sintesis antara teologi dan agama 

Ibnu Rusyd membangun sintesis 
antara teologi dan sains yang didasarkan 
pada kerangka filosofis dan teologis 
yang menekankan akal sebagai alat 
utama untuk memahami wahyu ilahi 
dan dunia alami. Dalam karyanya Fasl 
al-Maqāl, ia berpendapat bahwa studi 
filsafat dan sains merupakan kewajiban 
agama bagi mereka yang mampu 

 
14 Asnawan et al., “Ibn Rusyd Mempertemukan 
Agama, Filsafat Dan Sains Relevasinya Dengan 
Pendidikan Islam.” 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

179 
 

mengejarnya. Selain itu, ia berpendapat 
bahwa individu yang memiliki 
penguasaan atas logika dan ilmu 
rasional namun gagal menerapkan 
pengetahuan tersebut dalam memahami 
Syariah tidak memenuhi kewajiban 
agama mereka dengan benar. 
Pernyataan ini sangat inovatif, 
menantang pandangan yang berlaku 
bahwa filsafat atau sains sekuler secara 
inheren bertentangan dengan agama. 

Ibnu Rusyd menegaskan bahwa 
hukum alam (sunnatullah) merupakan 
manifestasi dari kebijaksanaan ilahi 
yang bersifat tetap dan teratur. 
Menurutnya, kajian ilmu alam (ulum al-
tabī'iyyah) bukan hanya diperbolehkan 
dalam Islam, melainkan menjadi 
keharusan untuk memahami 
keteraturan rasional alam semesta 
sebagai ciptaan Tuhan. Ia memandang 
eksplorasi empiris melalui akal sebagai 
metode untuk menginterpretasi āyāt al-
kauniyyah (tanda-tanda Tuhan dalam 
alam), yang paralel dengan studi āyāt 
al-qauliyyah (wahyu tekstual) dalam Al-
Qur'an. Pendekatan ini menyoroti 
integrasi antara sains dan agama, di 
mana penalaran ilmiah dipahami 
sebagai bentuk ibadah yang 
memperdalam pemahaman manusia 
terhadap kehendak ilahi. 

Dalam Tahāfut al-Tahāfut, Ibnu 
Rusyid menunjukkan bahwa tidak ada 
kontradiksi yang melekat antara 
pemikiran rasional dan prinsip-prinsip 
Islam, asalkan interpretasi dilakukan 
oleh individu yang memiliki keahlian 
yang diperlukan dan pemahaman yang 
mendalam. Melalui karya ini, ia 
membuka jalan bagi legitimasi 
intelektual ilmu rasional seperti logika, 
fisika, dan metafisika untuk hidup 

berdampingan secara harmonis bersama 
ilmu-ilmu agama. 

Sintesis ini bukan sekadar upaya 
damai tetapi merupakan kerangka 
epistemologis komprehensif yang 
mengintegrasikan akal, pengalaman 
empiris, dan wahyu ke dalam sistem 
pengetahuan yang terpadu, di mana 
setiap komponen saling memperkuat 
yang lain. Menurut Ibnu Rusyd, agama 
tidak mengamanatkan penolakan 
penyelidikan ilmiah; sebaliknya, 
mendorong umat Islam untuk 
menyelidiki ciptaan Tuhan melalui 
metode yang sistematis dan rasional. 
Dalam hal ini, pendekatan Ibnu Rusyd 
dapat dianggap sebagai pendahulu dari 
apa yang dapat digambarkan sebagai 
ilmu teologi atau, dalam istilah 
kontemporer, integrasi sains dan iman. 

Menurut Ibnu Rusyd, Ayat-ayat 
Al-Qur'an menyatakan bahwa alam 
diciptakan bukan dari ketiadaan mutlak 
(al-ʿadam al-maḥḍ), tetapi dari materi 
yang sudah ada sebelumnya, diubah 
menjadi bentuk lain. Dia mendukung 
pandangan ini dengan ayat-ayat seperti: 
"Dia menciptakan kamu dari bumi dan 
menetap kamu di dalamnya" (Qur'an, 
11:61), yang dia tafsirkan sebagai 
indikasi bahwa penciptaan melibatkan 
transformasi daripada penciptaan ex 
nihilo. Bagi Ibnu Rusyd, ini sejalan 
dengan prinsip Aristoteles tentang 
keabadian materi, di mana Tuhan 
bertindak sebagai penyebab utama yang 
membawa potensi ke dalam aktualitas, 
dengan demikian memanifestasikan 
kehendak-Nya dalam kosmos yang 
rasional dan teratur. Disebutkan dalam 
Al Qur’an :  

ضَ فِي سِتةِّ َايَّامٍ   رآ وَهوَُالَّذِي خَلقََ السَّمآوآتِ وَالْآ

وَلئَِنآ  عَمَلاً  سَنُ  احَآ ايَُّكُمآ  الآمَآءِ ِلِيبَآلوَُكُمآ  عَلىَ  شُهُ  عَرآ وَكآنَ 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

180 
 

ا إِنآ  لَنّ الَذِيآنَ كَفَرُوآ تِ ليَقَوُآ نَ مِنآ بعآدِ الآمَوآ ثوُآ قلُآتَ إنكُّمآ مَبآعوُآ

رٌ مُبيِآنٌ )هود :  ( 7هَذاَ إلِاّ سِحآ  
“ Dan Dialah yang menciptakan langit 
dan bumi dalam enam hari, dan tahta-
Nya (Arsy-Nya) di atas air, agar Dia 
menguji siapa di antara kamu yang lebih 
baik  dan jika kamu berkata (kepada 
penduduk Mekah): "Kamu pasti akan 
dibangkitkan setelah mati,” niscaya 
orang kafir akan berkata: "Ini hanyalah 
sihir yang nyata “ (Q. S. Hȗd: 7)15 

Ayat ini, menurut Ibnu Rusyd, 
berarti bahwa sebelum langit (al-
samāwāt) dan bumi (al-arḍ) 
mengambil bentuknya saat ini, ada 
bentuk primordial lain yaitu, air di mana 
Tahta (ʿarsh) kuasa Tuhan didirikan. 
Seperti yang dirujuk dalam ayat: "Dan 
Takhta-Nya berada di atas air" 
(Qur'an, 11:7), Ibnu Rusyd menafsirkan 
ini sebagai bukti bahwa penciptaan alam 
semesta bukanlah ex nihilo (dari 
ketiadaan mutlak), melainkan 
transformasi dari satu keadaan ke 
keadaan lainnya. Dalam pandangannya, 
ini mendukung gagasan bahwa 
penciptaan terjadi melalui al-khalq min 
al-shay' (penciptaan dari sesuatu), 
bukan al-khalq min al-ʿadam 
(penciptaan dari ketiadaan). Penafsiran 
ini sejalan dengan kerangka filosofis 
Aristoteles-nya, di mana dunia abadi 
dalam materi tetapi berbentuk temporal 
menunjukkan aktivitas kreatif Tuhan 
yang sedang berlangsung dalam kosmos 
yang rasional dan teratur.16 

Menurut Ibnu Rusyd, setelah 
keberadaan 'Arsh (Tahta) dan air, fase 
penciptaan berikutnya adalah 

 
15 M. Quraish Shihab, Al Qur’an Dan Maknanya 
(Bandung: Lentera hati, 2021). 
16 Mursyidah, “Konsep Penciptaan Alam Menurut Ibn 
Rusyd.” 

penampakan langit (al-samā') dalam 
bentuk dukhān (asap atau uap), seperti 
yang dijelaskan dalam Surah Fussilat 
(41:11): 

ضِ   رَآ وَلِلْآ لهََا  فقََالَ  دخَُانٌ  وَهِىَ  ٱلسَّمَآٰءِ  إِلَى   ٰٓ توََى  ٱسآ ثمَُّ 

ٰٓ أتَيَآنَا طَآٰئِعِينَ  هًا قَالتَاَ عًا أوَآ كَرآ  ٱئآتيَِا طَوآ
"Kemudian Dia menuju ke langit dan 
(langit) itu masih berupa asap, lalu dia 
berfirman kepadanya dan kepada kami 
“Datanglah kamu berdua menurut 
perintah-Ku dengan patuh atau 
terpaksa.” Keduanya menjawab, “ kami 
datang dengan patuh.” (Q.S Fussilat : 
11)17 

Ibnu Rusyd menafsirkan ayat ini 
untuk mendukung pandangannya 
bahwa alam semesta berkembang 
melalui proses yang rasional dan teratur 
daripada melalui penciptaan tiba-tiba 
dari ketiadaan mutlak. Penyebutan 
"asap" (dukhān) menunjukkan fase 
transisi dalam pembentukan material 
langit sebuah interpretasi yang 
konsisten dengan posisi filosofisnya 
bahwa materi ada dalam bentuk 
primordial sebelum dibentuk menjadi 
kosmos yang teratur. Ini selanjutnya 
selaras dengan pandangannya tentang 
al-khalq min al-shay', atau penciptaan 
dari substansi yang sudah ada 
sebelumnya, dan memperkuat 
sintesisnya antara kosmologi Al-Qur'an 
dan metafisika Aristoteles. 
رَتآقًا   كَانتَاَ  ضَ  والأرَآ السَّمَاوَاتِ  أنََّ  ا  كَفَرُوآ ىَرَالَّذِىنَ  اوََلَمآ 

نَ  مِنوُآ ىؤُآ أفَلَاَ  حَىٍّ  شَئٍ  كُلَّ  الآمَاءِ  مِنَ  وَجَعَلآنَا  ففَتَقَآنَاهُمَا 

( 30)الانبىاء :   

"Dan tidakkah orang-orang 
mengetahui bahwa langit dan bumi 
dahulu adalah satu dan sama, maka 
Kami pisahkan? Dan dari air Kami 
jadikan segala makhluk hidup. Jadi 

 
17 Shihab, Al Qur’an Dan Maknanya. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

181 
 

mengapa mereka juga tidak percaya? 
(Q. S. al-Anbiyȃ'/21:30)18 

Ibnu Rusyd menafsirkan Surah 
Al-Anbiyā' (21:30) melalui pendekatan 
filosofis yang menekankan kosmologi 
rasional, memahami penyatuan dan 
pemisahan langit-bumi sebagai proses 
alamiah yang berlandaskan materi yang 
ada. Ia menolak penafsiran literal 
tentang penciptaan dari ketiadaan (ex 
nihilo), sebaliknya memandangnya 
sebagai transformasi teratur yang diatur 
oleh kebijaksanaan ilahi (ḥikmah), 
sesuai dengan prinsip Aristoteles 
tentang materi abadi dan gerak alamiah. 
Interpretasi ini menunjukkan 
keyakinannya bahwa Al-Qur'an 
menggambarkan kosmos yang 
terstruktur secara kausal, dapat 
dipahami akal, sekaligus menunjukkan 
tujuan ilahiah. Dengan pendekatan ini, 
Ibnu Rusyd berhasil menjembatani 
teologi Islam dengan filsafat alam, 
menciptakan sintesis yang menegaskan 
keselarasan fundamental antara wahyu 
dan akal. Kerangka pemikirannya tetap 
relevan dalam diskursus kontemporer 
mengenai relasi sains dan agama. 

Ibnu Rusyd mengembangkan 
metodologi tafsir filosofis yang unik 
dalam memahami ayat-ayat penciptaan 
Al-Qur'an. Melalui analisis deskriptif-
analitis terhadap teks suci yang 
menyebut unsur-unsur primordial (air, 
uap), ia membangun kosmologi yang 
menyelaraskan wahyu dengan prinsip 
rasional Aristotelian. Inti penafsirannya 
menegaskan: (1) penciptaan bersifat 
transformatif dari materi yang telah ada 
(bukan ex nihilo), (2) alam bersifat 
qadim dalam unsur materialnya tetapi 
hadits dalam bentuknya, dan (3) proses 

 
18 Shihab. 

kosmologis Qur'ani bersifat kausal dan 
teratur. Pendekatan ini 
merepresentasikan sintesis 
epistemologis yang mengintegrasikan 
otoritas tekstual dengan investigasi 
rasional, sekaligus membangun 
kerangka teoretis untuk dialog produktif 
antara teologi Islam dan filsafat alam. 
Signifikansi kontemporer pemikirannya 
terletak pada kemampuannya 
memberikan dasar epistemik bagi 
pengembangan sains dalam paradigma 
Islam tanpa mengorbankan prinsip 
ketauhidan. 

Berdasarkan informasi dari ayat-
ayat tersebut, dapat disimpulkan bahwa 
sebelum penciptaan alam saat ini, sudah 
ada unsur-unsur seperti mā' (air) dan 
dukhān (uap). Ibnu Rusyd berpendapat 
bahwa interpretasi ini sejalan dengan 
pandangan para filsuf Muslim, yang 
mengambil ayat-ayat dalam arti harfiah 
yang jelas. Sebaliknya, ia mengkritik 
teolog Muslim karena mengadopsi 
interpretasi metaforis atau alegoris yang  
menurutnya  tidak sesuai dengan makna 
langsung yang disampaikan oleh ayat-
ayat tentang penciptaan. Dengan 
demikian, Ibnu Rusyd mendukung 
pembacaan yang merangkul asal-usul 
alam yang nyata dan material seperti 
yang dijelaskan dalam teks Al-Qur'an. 

Ibnu Rusyd mengemukakan 
pandangan kosmologis yang 
memadukan rasionalitas filosofis 
dengan teologi Islam dengan 
menyatakan bahwa alam bersifat abadi 
dalam substansinya namun terus 
dipertahankan oleh Tuhan, sehingga 
tidak bertentangan dengan konsep 
penciptaan dalam Al-Qur'an. Ia menolak 
penafsiran literal tentang penciptaan 
dari ketiadaan mutlak (ex nihilo) 
sekaligus mengkritik teori emanasi yang 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

182 
 

dianggapnya sebagai distorsi terhadap 
pemikiran Aristoteles yang asli. 
Menurutnya, alam merupakan entitas 
rasional yang teratur dan koheren, yang 
keberadaannya menunjukkan 
kebijaksanaan ilahi tanpa harus melalui 
proses emanasi hierarkis. Pemikiran ini 
mencerminkan upayanya untuk 
menyelaraskan prinsip-prinsip filsafat 
alam Aristotelian dengan wahyu Islam, 
sekaligus menegaskan bahwa 
pengamatan rasional terhadap alam 
justru memperkuat pemahaman tentang 
keberadaan dan kekuasaan Tuhan. 
Sintesis pemikiran Ibnu Rusyd ini tidak 
hanya memberikan kerangka 
epistemologis yang koheren dalam 
filsafat Islam, tetapi juga membuka 
ruang dialog produktif antara sains dan 
agama dengan tetap menjaga prinsip 
ketauhidan. 

Ibnu Rusyd menunjukkan rasa 
hormat yang besar terhadap otoritas 
ilmiah al-Ghazālī, yang menyoroti 
keseriusannya dalam terlibat dengan 
kritik al-Ghazālī terutama mengenai 
penciptaan alam semesta. Al-Ghazālī 
yang mewakili sudut pandang teolog 
Muslim berpendapat bahwa alam 
diciptakan creatio ex nihilo dari 
ketiadaan mutlak oleh Allah. Konsep 
penciptaan dari ketiadaan ini berfungsi 
untuk menegaskan keberadaan Pencipta 
yang tak terbantahkan karena sesuatu 
tidak dapat muncul tanpa sebab. Oleh 
karena itu menurut al-Ghazālī alam 
harus diciptakan dari ketiadaan untuk 
memvalidasi peran Sang Pencipta. 
Keterlibatan Ibnu Rusyd dengan 
argumen ini mencerminkan 
komitmennya untuk dialog antara 
filsafat dan teologi bahkan ketika 
perspektif mereka berbeda. 

Ibnu Rusyd dalam Faṣl al-
Maqāl membangun ontologi triadik 
yang canggih untuk menyelesaikan 
ketegangan antara teologi dan filsafat 
dengan membagi realitas menjadi tiga 
kategori eksistensial: (1) entitas 
kontingen (mumathḥal) seperti makhluk 
hidup yang bersifat temporal dan 
indrawi; (2) realitas kekal mutlak 
(qadīm) yaitu Tuhan sebagai sebab 
pertama yang tak bersebab; dan (3) 
alam semesta sebagai entitas 
intermediat (mutawassiṭ) yang abadi 
dalam substansi materinya namun tetap 
bergantung pada sebab ilahi. Melalui 
pembedaan ini, Ibnu Rusyd 
menawarkan solusi brilian yang 
menolak dikotomi simplistis antara 
penciptaan ex nihilo dan keabadian 
mutlak alam dengan menunjukkan 
bahwa alam bersifat qadīm secara 
material namun hadīts secara formal, 
sekaligus mempertahankan prinsip 
ketergantungan kosmos pada Tuhan. 
Kerangka ontologis ini tidak hanya 
merekonsiliasi konsep Aristoteles 
tentang materi abadi dengan doktrin 
penciptaan Islam, tetapi juga membuka 
ruang epistemik bagi pengembangan 
sains alam dalam tradisi Islam sambil 
tetap mengakui transendensi ilahi, 
sehingga menciptakan sintesis unik 
antara rasionalitas filosofis dan iman 
teologis. sebab-sebab perantara, dan 
keabadian kosmologi yang memadukan 
prinsip Aristoteles tentang keabadian 
materi dengan doktrin penciptaan 
Islam, sekaligus menolak baik 
pandangan penciptaan temporal 
maupun teori emanasi yang terlalu 
mekanistis. Pemikiran Ibnu Rusyd ini 
menekankan alam sebagai sistem 
rasional yang teratur namun tetap 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

183 
 

bergantung pada kehendak ilahi, 
sehingga menciptakan kerangka 
filosofis-teologis yang koheren untuk 
memahami relasi antara Tuhan dan 
alam semesta. 

Pendapat kedua secara langsung 
menentang yang pertama dan 
berpendapat bahwa alam muncul dari 
ketiadaan mutlak. Menurut pandangan 
ini Sang Pencipta tidak memerlukan 
materi yang sudah ada sebelumnya 
(māddah) atau substansi sebelumnya 
untuk mewujudkan alam. Teori ini 
menekankan kekuatan absolut dan 
kemandirian Sang Pencipta yang tidak 
bergantung pada apa pun untuk 
penciptaan. Ini terutama didukung oleh 
teolog Muslim dan beberapa pemikir 
Kristen menyoroti interpretasi ketat 
tentang penciptaan ex nihilo 
(penciptaan dari ketiadaan).19 Pendapat 
menengah yang bernuansa ini 
menekankan interaksi dinamis antara 
materi dan bentuk mendamaikan 
penciptaan dengan kontinuitas dan 
keabadian aspek-aspek alam tertentu.20 

Ibnu Rusyd menolak pandangan 
Al-Ghazālī tentang para filsuf (fallāsifa) 
karena dianggapnya tidak akurat dan 
cenderung mereduksi kompleksitas 
pemikiran filosofis. Ia berargumen 
bahwa Al-Ghazālī keliru dalam 
menggambarkan para filsuf sebagai 
kelompok yang menolak eksistensi 
Pencipta atau prinsip-prinsip dasar 
agama, padahal menurut Ibnu Rusyd, 
para filsuf justru berusaha memahami 
kebenaran melalui pendekatan rasional 
yang selaras dengan wahyu. Salah satu 
titik sengketa utama adalah teori 

 
19 Mursyidah, “Konsep Penciptaan Alam Menurut Ibn 
Rusyd.” 
20 Mursyidah. 

emanasi, yang menurut Ibnu Rusyd, 
bukanlah ajaran murni Aristoteles 
melainkan hasil sintesis Neoplatonik 
yang dikembangkan oleh Al-Fārābī dan 
Ibnu Sīnā. Ia menegaskan bahwa Al-
Ghazālī gagal membedakan antara 
pemikiran Aristoteles yang asli dengan 
interpretasi para filsuf Muslim 
berikutnya, sehingga menimbulkan 
kesan keliru seolah-olah seluruh tradisi 
filsafat bertentangan dengan Islam. 
Kritik ini mendorong Ibnu Rusyd untuk 
menulis karya-karya pembelaan 
terhadap filsafat, dengan tujuan 
memulihkan integritas penalaran 
rasional dalam Islam sekaligus 
menunjukkan bahwa investigasi filosofis 
tidak hanya sah, tetapi juga dapat 
memperkaya pemahaman keagamaan. 
Dengan demikian, upaya Ibnu Rusyd ini 
bukan sekadar bantahan, melainkan 
juga upaya untuk menjembatani 
kesenjangan antara tradisi teologis dan 
filosofis dalam Islam..21 

Ibnu Rusyd mengembangkan 
pendekatan khas dalam memahami 
alam semesta dengan memadukan 
kerangka filosofis Aristoteles dan 
prinsip teologis Islam, menciptakan 
sintesis yang mengharmonisasikan 
konsep keabadian (qadīm) dan 
penciptaan. Ia menolak dikotomi 
simplistis antara alam yang "baru" 
(ḥādith) atau "abadi" (qadīm) secara 
mutlak, dan sebagai gantinya 
menawarkan pemahaman dialektis: 
alam bersifat qadīm dalam arti tidak 
berasal dari ketiadaan (ex nihilo) dan 
tidak didahului oleh waktu, namun 
sekaligus "baru" karena keberadaannya 
bersifat kontingen dan bergantung 
secara abadi pada kehendak ilahi 

 
21 Mursyidah. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

184 
 

sebagai sebab pertama (‘illah). 
Perspektif ganda ini memungkinkannya 
mempertahankan prinsip Aristoteles 
tentang keabadian materi sekaligus 
menegaskan doktrin penciptaan Islam, 
dengan memandang alam sebagai efek 
yang terus-menerus (continuous effect) 
dari tindakan kreatif Tuhan yang 
berkelanjutan, bukan sebagai produk 
sekali cipta yang selesai di masa lalu. 
Dengan demikian, alam 
bersifat qadīm dalam eksistensi 
ontologisnya yang berkesinambungan, 
tetapi ḥādith dalam relasi 
ketergantungannya pada Tuhan. 
Pendekatan ini tidak hanya menjawab 
kritik Al-Ghazālī tentang potensi konflik 
antara filsafat dan teologi, tetapi juga 
memperlihatkan upaya Ibnu Rusyd 
untuk membangun epistemologi 
rasional yang terintegrasi dengan 
wahyu, di mana investigasi filosofis 
terhadap alam (mawjūdāt) dipandang 
sebagai jalan untuk memahami 
kebijaksanaan ilahi (ḥikmah) yang 
tertanam dalam kosmosndalem.22 

Konsep Ibnu Rusyd tentang 
kebaruan alam menekankan penciptaan 
berkelanjutan (creatio ex aeterno) 
daripada penciptaan yang terputus-
putus. Dia berpendapat bahwa alam 
telah diciptakan terus menerus sejak 
awal tanpa gangguan yang sangat 
kontras dengan pandangan para teolog 
bahwa penciptaan terjadi sebentar-
sebentar dan tidak abadi (azali). Bagi 
Ibnu Rusyd, proses iḥdāth (keberadaan 
atau penciptaan) sedang berlangsung 
dan abadi mencerminkan tindakan 
kreativitas ilahi yang mulus dan abadi 
sedangkan teolog melihat penciptaan 
sebagai tindakan terpisah pada titik-titik 

 
22 Mursyidah. 

waktu tertentu. Perbedaan ini menyoroti 
sikap unik Ibnu Rusyd tentang 
penciptaan abadi dan ketergantungan 
alam yang berkelanjutan pada Tuhan.23 

Penelitian ini memiliki beberapa 
kelemahan penting. Secara metodologis, 
terlalu bergantung pada interpretasi 
subjektif teks klasik dan kurang 
didukung bukti eksternal seperti 
manuskrip. Analisis historisnya rentan 
tidak akurat karena jarak waktu yang 
jauh. Dari segi substansi, penelitian 
kurang mengakomodasi kritik 
kontemporer terhadap konsep Ibnu 
Rusyd, termasuk tantangan dari sains 
modern seperti teori Big Bang. 
Penerapan praktis pemikirannya dalam 
konteks pendidikan modern juga belum 
dieksplorasi secara memadai. Untuk 
penelitian selanjutnya, perlu 
pendekatan lebih interdisipliner dengan 
melibatkan analisis manuskrip 
mendalam, studi kasus pendidikan, dan 
komparasi lebih seimbang dengan 
pemikiran lain. 

Secara substantif, penelitian ini 
belum sepenuhnya mengakomodasi 
kritik-kritik kontemporer terhadap 
epistemologi Ibnu Rusyd, termasuk 
tantangan dari teori sains modern 
seperti Big Bang yang berpotensi 
bertentangan dengan konsep qadim-
nya. Aspek praktis penerapan 
pemikirannya dalam konteks 
pendidikan modern juga kurang 
dieksplorasi, padahal ini penting untuk 
menunjukkan relevansinya di era 
sekarang. Analisis komparatif dengan 
pemikir lain seperti Al-Ghazali juga 
cenderung bersifat dikotomis dan 
kurang mengeksplorasi titik-temu 
antara kedua pemikir tersebut. 

 
23 Mursyidah. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

185 
 

Untuk memperbaiki kelemahan 
ini, penelitian ke depan perlu dilengkapi 
dengan analisis naskah manuskrip yang 
lebih mendalam, studi kasus penerapan 
di lembaga pendidikan kontemporer, 
serta komparasi yang lebih seimbang 
dengan berbagai tradisi pemikiran. 
Pendekatan interdisipliner yang 
mengintegrasikan perspektif ilmuwan 
muslim modern juga akan membantu 
memperkaya analisis dan meningkatkan 
relevansi penelitian ini dengan 
perkembangan keilmuan mutakhir. 
Dengan demikian, kajian tentang 
pemikiran Ibnu Rusyd dapat lebih 
komprehensif dan kontekstual. 
Kesimpulan 

Dari penjelasan di atas dapat 
disimpulkan bahwa pandangan filosofis 
Ibnu Rusyd berpendapat bahwa alam 
diciptakan bukan dari ketiadaan mutlak 
tetapi dari materi yang sudah ada 
sebelumnya. Pemahaman ini sejalan 
dengan beberapa ayat Al-Qur'an yang 
menggambarkan proses penciptaan 
mendukung gagasan bahwa penciptaan 
adalah transformasi daripada 
penciptaan ex nihilo. Bagi Ibnu Rusyd 
tujuan utama penciptaan alam adalah 
untuk menuntun manusia untuk 
mengenali dan menegaskan keberadaan 
dan kemahakuasaan Allah. Secara 
ontologis, keberadaan alam semesta 
mengandaikan substansi dasar Tuhan 
yang melayani sebagai pencipta 
tertingginya. Keberadaan langit dan 
bumi dengan demikian berdiri sebagai 
indikator yang jelas dan rasional yang 
menunjuk pada realitas Tuhan sebagai 
Pencipta Tertinggi. Akibatnya melalui 
studi dan kontemplasi kosmos manusia 
dibimbing untuk mengenal Tuhan 
menegaskan peran-Nya sebagai asal 

usul esensial dan penopang semua yang 
ada. 

Penciptaan alam semesta oleh 
Yang Mahakuasa memiliki tujuan dan 
bermakna, dirancang khusus untuk 
umat manusia sebagai khalifah (wakil) 
di bumi untuk mencari dan memperoleh 
pengetahuan tentang Sang Pencipta 
yang Maha Esa. Dalam filsafat Islam ini 
memposisikan alam semesta sebagai 
instrumen vital di mana manusia dapat 
mengeksplorasi mengamati dan 
memahami alam dan fenomenanya. 
Studi semacam itu pada akhirnya 
mengarah pada pengakuan (syahādah) 
akan keberadaan dan kemahakuasaan 
Allah menegaskan Tuhan sebagai 
Pencipta dan Pemelihara semua yang 
ada. Dengan demikian, kosmos bukan 
hanya realitas fisik tetapi juga tanda 
mendalam yang membimbing manusia 
menuju kesadaran spiritual dan 
intelektual akan kebenaran ilahi. 

Pemikiran Ibnu Rusyd 
menyajikan sintesis yang kuat antara 
teologi rasional dan sains dalam tradisi 
Islam. Dengan mengangkat akal sebagai 
alat penting yang diperintahkan untuk 
memahami wahyu dan hukum alam, ia 
memperluas ruang intelektual untuk 
mengintegrasikan sains dan agama. 
Ibnu Rusyd menekankan bahwa studi 
ilmiah tentang alam adalah tindakan 
perbudakan kepada Tuhan karena alam 
itu sendiri memanifestasikan kehendak-
Nya yang rasional dan teratur. 
Pendekatan ini tidak hanya menolak 
dikotomi tradisional antara agama dan 
sains tetapi juga memberikan kerangka 
epistemologis yang koheren dan 
progresif yang menyelaraskan iman 
dengan penyelidikan empiris. 
Daftar Pustaka 
Abror, Amaanulloh. “Pemikiran Ibnu 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

186 
 

Rusyd Tentang Pendidikan Dan 
Relevansinya Dengan Dunia 
Kontemporer.” Jurnal Ilmiah 
Mahasiswa Raushan Fikr 10, no. 2 
(2021): 128–40. 
https://doi.org/10.24090/jimrf.v10
i2.4802. 

Amaliano, Adam Gio. “Ibn Rusyd Meets 
Religion, Philosophy and Science.” 
INNOVATIO: Journal for Religious 
Innovation Studies 22, no. 2 
(2022): 160–70. 
https://doi.org/10.30631/innovatio
.v22i2.152. 

Asnawan, Asnawan, Adam Gio 
Amaliano, Ihwan Nudin, 
Mohammad Wafa’ul Ghoni, and 
Muhammad Rofik. “Ibn Rusyd 
Mempertemukan Agama, Filsafat 
Dan Sains Relevasinya Dengan 
Pendidikan Islam.” JIEP: Journal 
of Islamic Education and Pedagogy 
1, no. 1 (2024): 1–12. 

Fitrianah, Delta, Rossi. “Ibnu Rusyd 
(Averroisme) Dan Pengaruhnya 
Dibarat.” El-Afkar: Jurnal 
Pemikiran Keislaman Dan Tafsir 
Hadis 7, no. 1 (2018). 

Ibad, Muslikhul, and Ahmad Dwi Nur 
Khalim. “Epistemologi Ibnu Rusyd 
(Telaah Relasi Wahyu Dan Rasio).” 
AN NUR: Jurnal Studi Islam 14, 
no. 1 (2022): 80–92. 
https://doi.org/10.37252/annur.v1
4i1.226. 

Muhamad, Sahrul, Indah Rahmayanti, 
and Muhammad Fadli Ramadhan. 
“Relevansi Pendidikan Kurikulum 
Merdeka Belajar Dengan Pemikiran 
Saintis Muslim Ibnu Sina Dan Ibnu 
Rusyd.” Studia Religia : Jurnal 

Pemikiran Dan Pendidikan Islam 7, 
no. 2 (2023): 283–95. 
https://doi.org/10.30651/sr.v7i2.20
587. 

Mursyidah. “Konsep Penciptaan Alam 
Menurut Ibn Rusyd,” 2018. 

Ngazizah, Dhaoul, and Kholid Mawardi. 
“Integrasi Filsafat Dan Agama 
Dalam Perspektif Ibnu Rusyd.” 
JIME 8, no. 1 (2022): 588–95. 

Qomaruddin, Muhammad, Wida 
Nengsih, and Fahmi Firdaus Hilmi. 
“Pendekatan Kalam Ibnu Rusyd ( 
Analisis Studi Islam Pendekatan 
Teologis Nalar Burhani ).” Sharia 1, 
no. 2 (2024). 

Salabi, Agus Salim. “Konstruksi 
Keilmuan Islam (Studi Pemikiran 
Ibnu Rusyd Tentang Ontologi Dan 
Epistimologi).” ITQAN: Jurnal 
Ilmu-Ilmu Kependidikan 12, no. 1 
(2021): 47–66. 
https://doi.org/10.47766/itqan.v12i
1.188. 

Shihab, M. Quraish. Al Qur’an Dan 
Maknanya. Bandung: Lentera hati, 
2021. 

Suresman, Edi. FILSAFAT ISLAM. ITC-
UPI Bandung, 2022. 
https://books.google.co.id/books?i
d=NoirEAAAQBAJ&printsec=front
cover&hl=id&source=gbs_ge_sum
mary_r&cad=0#v=onepage&q&f=f
alse. 

Wahyudi, Kaipal. “Filsafat Ibnu Rusyd 
Hubungan Akal Dengan Wahyu.” 
Indonesian Journal of Islamic and 
Social Science 1, no. 2 (2023): 5–24. 
http://repo.iain-
tulungagung.ac.id/5510/5/BAB 
2.pdf. 

 
 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

