PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ /ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiq
E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Teologi Rasional dan Sains dalam Islam:
Sintesis Ilmiah-Religius Menurut Ibnu Rusyd

Afifah 1, Muhammad Noval Ifkar 2, Sulaiman 3, Nasihun Amin 4
Universitas Islam Negeri Walisongo

afifahali26 @gmail.com, Novalifkar178 @gmail.com,
sulaiman@walisongo.ac.id, nasihun amin@walisongo.ac.id

Abstract: Ibn Rushd is one of the leading philosophers who sought to harmonize religion, philosophy,
and science within the framework of Islamic teachings. He developed a synthesis between theology and
science, based on philosophical and theological principles that emphasize reason as the primary means of
interpreting revelation and the natural world. This study explores Ibn Rushd's contributions in
integrating these three domains and examines the contemporary relevance of his ideas in uniting religion,
philosophy, and science. Utilizing library research methods, data were collected from various sources
including academic journals, scholarly articles, and books relevant to the theme. This study yielded
several key findings. Among these is Ibn Rushd's assertion that reason is not only valid but also a
necessary tool for understanding divine revelation and the workings of nature. This perspective offers a
valuable paradigm for revitalizing scientific inquiry in Islamic educational settings. Furthermore, Ibn
Rushd interprets Qur'anic verses to indicate that the universe was not created from absolute nothingness
but from pre-existing matter. He believes that the Qur'an explicitly underscores the purposeful creation of
nature for humanity, positioning humans as servants (khalifah) tasked with acquiring knowledge of the
Creator's existence and oneness.

Keywords: Ibn Rushd, Qur'an, Philosophy and Science.

Abstrak : Ibnu Rusyd adalah salah satu filsuf terkemuka yang berusaha menyelaraskan agama, filsafat,
dan sains dalam kerangka ajaran Islam. Dia mengembangkan sintesis antara teologi dan sains,
didasarkan pada prinsip-prinsip filosofis dan teologis yang menekankan akal sebagai sarana utama untuk
menafsirkan wahyu dan dunia alami. Studi ini mengeksplorasi kontribusi Ibnu Rusyd dalam
mengintegrasikan ketiga domain ini dan meneliti relevansi kontemporer dari ide-idenya dalam
menyatukan agama, filsafat, dan sains. Dengan memanfaatkan metode penelitian perpustakaan, data
dikumpulkan dari berbagai sumber termasuk jurnal akademik, artikel ilmiah, dan buku yang relevan
dengan tema. Studi ini menghasilkan beberapa temuan utama. Di antaranya adalah pernyataan Ibnu
Rusyd bahwa akal tidak hanya valid tetapi juga alat yang diperlukan untuk memahami wahyu ilahi dan
cara kerja alam. Sudut pandang ini menawarkan paradigma yang berharga untuk merevitalisasi
penyelidikan ilmiah dalam pengaturan pendidikan Islam. Selain itu, Ibnu Rusyd menafsirkan ayat-ayat
Al-Qur'an menunjukkan bahwa alam semesta tidak diciptakan dari ketiadaan mutlak melainkan dari
materi yang sudah ada sebelumnya. Dia percaya bahwa Al-Qur'an secara eksplisit menggarisbawahi
penciptaan alam yang bertujuan bagi umat manusia, memposisikan manusia sebagai pelayan (khalifah)
yang ditugaskan untuk memperoleh pengetahuan tentang keberadaan dan keesaan Sang Pencipta.

Kata kunci : ITbnu Rusyd, Al Qur’an, Filsafat dan sains.

Pendahuluan berakar pada wahyu ilahi, sedangkan

Sepanjang sejarah tradisi sains yang didasarkan pada pengamatan
intelektual Islam, interaksi antara empiris dan pemikiran rasional sering
agama dan sains tetap menjadi wacana dipandang beroperasi secara
yang sudah lama dan abadi, berlanjut ke independen dari otoritas agama.
era modern. Agama sering dianggap Dikotomi ini menjadi lebih jelas dengan
sebagai sumber kebenaran mutlak, munculnya sentimen anti-filosofis di

172


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705
mailto:afifahali26@gmail.com
mailto:Novalifkar178@gmail.com
mailto:sulaiman@walisongo.ac.id
mailto:nasihun_amin@walisongo.ac.id

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

kalangan sarjana tertentu, yang paling
menonjol dicontohkan oleh kritik Imam
Al-Ghazali terhadap para filsuf dalam
karyanya Tahafut al-Falasifah
(Ketidakberlanjutan para Filsuf).Dalam
konteks ini, ide-ide Ibnu Rusyd
(Averroes) memiliki kepentingan yang
signifikan. Sebagai seorang filsuf, teolog,
dan ahli hukum, Ibnu Rusyd
menegaskan bahwa akal dan wahyu
tidak bertentangan, melainkan, mereka
saling mendukung dan melengkapi.
Dalam karyanya Fasl al-Magqal (Risalah
yang Menentukan), ia berpendapat
bahwa menggunakan akal untuk
mempelajari dan memahami dunia alam
adalah tindakan pengabdian kepada
Tuhan. Karena alam adalah -ciptaan
Tuhan, hukum-hukumnya
mencerminkan kehendak Ilahi yang
rasional dan teratur.

Ibnu Rusyd dengan tegas
menentang pemisahan yang kaku antara
sains dan agama. Dia percaya bahwa
menjelajahi alam semesta melalui
pendekatan rasional tidak hanya
diperbolehkan dalam hukum Islam
(syari'ah), tetapi juga penting untuk
memperdalam pemahaman seseorang
tentang wahyu ilahi. Dalam karyanya
Tahafut al-Tahafut (Inkoreensi
Inkomerenst), ia menekankan bahwa
kebenaran tidak dapat bertentangan
dengan kebenaran, apakah itu berasal
dari akal atau dari wahyu. Perspektif ini
memposisikan Ibnu Rusyd sebagai
tokoh terkemuka dalam teologi rasional
Islam dan pelopor dalam menempa
sintesis antara penyelidikan ilmiah dan
keyakinan agama.

Di tengah tantangan modernisasi
dan pesatnya kemajuan ilmu
pengetahuan di  dunia  Muslim,
pemikiran Ibnu Rusyd tetap sangat

relevan untuk refleksi kontemporer.
Upaya untuk menyelaraskan iman
dengan pengetahuan, dan untuk
mendamaikan teks-teks kitab suci
dengan akal, terus menjadi masalah
sentral dalam wacana intelektual Islam.
Oleh karena itu, artikel ini berusaha
untuk memeriksa bagaimana Ibnu
Rusyd membangun kerangka kerja yang
menghubungkan teologi dan sains, dan
untuk menilai relevansi kontemporer
dari ide-idenya dalam konteks Islam dan
perkembangan ilmiah modern.

Salah satu studi sebelumnya yang
relevan dengan artikel ini adalah oleh
Adam Gio Amaliano (2022) dalam
karyanya yang berjudul "Ibnu Rushd
Meets  Religion, Philosophy, and
Science.” Dia berpendapat bahwa tanpa
menggunakan akal, seseorang tidak
dapat sepenuhnya memahami
kebenaran agama bahkan pada tingkat
pemahaman rasional yang paling dasar.
Ini menggarisbawahi gagasan bahwa
kebenaran dan agama secara inheren
tidak bertentangan; Apa yang dapat
mengarah pada kontradiksi yang jelas
adalah interpretasi manusia dari pesan
yang disampaikan melalui wahyu.t

Dalam artikel karya Agus Salim
Salabi (Salabi, 2021) berjudul
"Konstruksi Pengetahuan Islam: Kajian
Pemikiran Ibnu Rusyd tentang Ontologi
dan Epistemologi,” dijelaskan bahwa
Ibnu Rusyd memandang pengetahuan
manusia  diperoleh  melalui  tiga
kemampuan dasar: fakultas sensorik
(al-quwwah  al-hasasah), fakultas
imajinatif (al-quwwah al-

! Adam Gio Amaliano, “Ibn Rusyd Meets Religion,
Philosophy and Science,” INNOVATIO: Journal for
Religious Innovation Studies 22, no. 2 (2022): 160—
70, https://doi.org/10.30631/innovatio.v22i2.152.

173


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

mutakhayyilah), dan fakultas rasional
(al-quwwah an-natiqah). Untuk sampai
pada kesimpulan umum dari
pengamatan fenomena tertentu, Ibnu
Rusyid mengidentifikasi tiga tahap
kognitif kunci: (1) abstraksi, (2)
kombinasi, dan (3) penilaian.z

Dalam artikelnya "Epistemologi
Ibnu Rusyd (Studi Hubungan Wahyu
dan Rasio)" (2023), Muslikhul Ibad
meneliti upaya Ibnu Rusyd untuk
mendamaikan filsafat dan agama
melalui fungsi mediasi akal. Ibnu Rusyd
menggambarkan domain yang berbeda
untuk wahyu dan intelek, namun dia
tidak menganggapnya sebagai
kontradiktif secara inheren. Sebaliknya,
ia menggunakan metode interpretatif
ta'wil (interpretasi alegoris) untuk
menjembatani kesenjangan yang jelas
antara makna harfiah dari teks kitab
suci dan kesimpulan yang berasal dari
penyelidikan rasional. Melalui ta'wil,
Ibnu Rusyd membangun kerangka
hermeneutika yang memungkinkan
integrasi  doktrin agama dengan
penalaran filosofis, menegaskan bahwa
keduanya pada akhirnya menyatu dalam
mengejar kebenaran.3

Dalam artikel "Relevansi
Pendidikan Kurikulum Merdeka Belajar
dengan Pemikiran Ilmuwan Muslim
Ibnu Sina dan Ibnu Rusyd" (2023),
Sahrul Muhammad berpendapat bahwa

2 Agus Salim Salabi, “Konstruksi Keilmuan Islam
(Studi Pemikiran Ibnu Rusyd Tentang Ontologi Dan
Epistimologi),” ITQAN: Jurnal lImu-limu Kependidikan
12, no. 1 (2021): 47-66,
https://doi.org/10.47766/itqan.v12i1.188.

3 Muslikhul Ibad and Ahmad Dwi Nur Khalim,
“Epistemologi Ibnu Rusyd (Telaah Relasi Wahyu Dan
Rasio),” AN NUR: Jurnal Studi Islam 14, no. 1 (2022):
80-92, https://doi.org/10.37252/annur.v14i1.226.

Kurikulum Merdeka Indonesia sejalan
dengan filosofi pendidikan para
cendekiawan Muslim terkemuka, Ibnu
Sina dan Ibnu Rusyd. Penekanan
kurikulum pada otonomi, pemikiran
kritis, dan pengembangan potensi
individu mencerminkan prinsip-prinsip
kunci yang ditemukan dalam
pendekatan pedagogis yang dianjurkan
oleh para pemikir klasik ini.4

Artikel Kaipal Wahyudi (2023)
yang berjudul “Filsafat Ibnu Rusyd
Hubungan Akal Dengan Wahyu”
menjelaskan Ibnu Rusyd adalah filsuf
Muslim yang berusaha menyelaraskan
akal dan wahyu. Dalam bukunya Fasl al-
Magqal, ia menjelaskan bahwa logika
penting untuk memahami agama secara
mendalam. Menurutnya, alam ciptaan
Tuhan (al-mawjudat) bisa dipelajari
untuk  mengenal Sang Pencipta,
sehingga filsafat sebenarnya bagian dari
ibadah. Ia menolak anggapan bahwa
agama dan filsafat bertentangan, karena
keduanya Dbisa saling melengkapi.
Pemikiran Ibnu Rusyd ini menjadi
jembatan antara pemikiran Yunani
(seperti Aristoteles) dan Islam, sekaligus
dasar penting bagi perkembangan ilmu
pengetahuan dalam peradaban Muslim.5

Hubungan antara akal dan wahyu
telah menjadi topik sentral perdebatan

4 Sahrul Muhamad, Indah Rahmayanti, and
Muhammad Fadli Ramadhan, “Relevansi Pendidikan
Kurikulum Merdeka Belajar Dengan Pemikiran Saintis
Muslim Ibnu Sina Dan lbnu Rusyd,” Studia Religia :
Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 7, no. 2
(2023): 283-95,
https://doi.org/10.30651/sr.v7i2.20587.

5 Kaipal Wahyudi, “Filsafat Ibnu Rusyd Hubungan
Akal Dengan Wahyu,” Indonesian Journal of Islamic
and Social Science 1, no. 2 (2023): 5-24,
http://repo.iain-tulungagung.ac.id/5510/5/BAB
2.pdf.

174


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

dalam pemikiran Islam sejak periode
klasik, khususnya mengenai hubungan
antara sains dan agama. Ibnu Rusyid
muncul sebagai tokoh penting dalam
wacana ini, berusaha untuk
menyelaraskan dua sumber kebenaran
ini. Melalui karya-karya berpengaruh
seperti Fasl al-Magal dan Tahafut al-
Tahafut, ia berpendapat bahwa akal
tidak hanya merupakan sarana yang
valid untuk memahami ajaran agama,
tetapi juga alat penting untuk
menafsirkan tanda-tanda keagungan
Tuhan yang tertanam dalam tatanan
alam. Artikel ini dipandu oleh
pertanyaan-pertanyaan kunci:
Bagaimana Ibnu Rusyd
mengkonseptualisasikan hubungan
antara akal dan wahyu? Dengan cara
apa dia memandang alam sebagai sistem
yang rasional dan ilahi? Dan bagaimana
perspektifnya dapat ditinjau kembali
dalam terang ketegangan kontemporer
antara sains dan agama?

Dipandu oleh pertanyaan-
pertanyaan ini, makalah ini berusaha
untuk mengeksplorasi secara filosofis
sintesis teologi dan sains dalam
pemikiran Ibnu Rusyd, serta untuk
menyoroti relevansi teologi rasional
yang sedang berlangsung dalam
peradaban Islam kontemporer. Secara
teoritis, penelitian ini bertujuan untuk
berkontribusi pada wacana filsafat Islam
dengan mengusulkan kerangka
integratif yang menyatukan agama dan
sains. Secara praktis, ide-ide Ibnu Rusyd
menawarkan inspirasi berharga bagi
pendidikan Islam dan komunitas
akademik Muslim yang lebih luas dalam
menumbuhkan paradigma ilmiah yang
menyelaraskan keyakinan agama
dengan pendekatan ilmiah yang
rasional.

Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif dengan
pendekatan analisis filosofis dan
hermeneutis untuk mengkaji pemikiran
Ibnu Rusyd tentang hubungan antara
akal, wahyu, dan sains. Melalui studi
teks terhadap karya-karya utamanya
seperti Fasl al-Magal dan Tahafut al-
Tahafut, serta ayat-ayat Al-Qur'an yang
relevan, penelitian ini menganalisis
sintesis Ibnu Rusyd antara filsafat
Aristoteles dan teologi Islam.
Pendekatan historis-
komparatif digunakan untuk menelusuri
pengaruh pemikiran Yunani dan tradisi
Islam sebelumnya, sekaligus
membandingkannya dengan tokoh
seperti Al-Ghazali. Analisis difokuskan
pada konsep kunci
seperti gadim (keabadian), hadis (kebar
uan), dan emanasi,serta implikasinya
terhadap epistemologi Islam. Sumber
data utama meliputi teks-teks klasik dan
literatur sekunder, dengan tujuan
mengungkap relevansi pemikiran Ibnu
Rusyd dalam konteks dialog sains-
agama kontemporer. Penelitian ini
bersifat eksploratif-interpretatif,
menekankan pada pembacaan kritis
terhadap teks dan konteks historis-
filosofis.

Rumusan Masalah

Bagaimana Teologi Rasional dan
Sains dalam Islam: Sintesis Ilmiah-
Religius Menurut Ibnu Rusyd?

Tujuan Penulisan

Untuk mengetahui dan
mendeskripsikan Teologi Rasional dan
Sains dalam Islam: Sintesis Ilmiah-
Religius Menurut Ibnu Rusyd?

Metode

Metode penelitian adalah proses

penyelidikan dan penelusuran suatu

175


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

masalah melalui metode ilmiah dengan
ketelitian dan kecermatan, bertujuan
untuk  mengumpulkan, = mengolah,
menganalisis data, serta menarik
kesimpulan secara sistematis dan
objektif ~ dengan tujuan untuk
memecahkan masalah atau menguji
hipotesis demi menghasilkan
pengetahuan yang bermanfaat bagi
kehidupan manusia.® Penelitian ini
termasuk penelitian kualitatif dengan
metode kepustakaan (library research),
yang mengandalkan sumber literatur,
buku, jurnal, dokumen, dan data
lainnya.” Adapun Metode pengumpulan
data penelitian ini adalah dokumentasi
(Documentary  Research). Metode
pengumpulan data dengan mencatat
informasi  yang telah  tersedia.8
Dokumentasi dapat berupa teks, visual,
atau hasil karya monumental milik
seseorang.9
Pembahasan
Biografi Ibnu Rusyd

Abu al-Walid Muhammad ibn
Ahmad ibn Rushd, umumnya dikenal
sebagai Ibnu Rusyd atau dengan nama
Latinnya Averroes, lahir pada tahun
1126 M di Coérdoba, Andalusia (sekarang
Spanyol). Dia berasal dari keluarga
intelektual terkemuka; ayahnya
menjabat sebagai hakim di Coérdoba,
yang memberi Ibnu Rusyd lingkungan

6 Riaf’i Abubakar, Pengantar Metodologi
Penelitian, 1st ed. (Yogyakarta: SUKA-Press UIN
Sunan Kalijaga, 2023).

7 Nashruddin Baidan and Erwati Aziz,
Metodologi Khusus Penelitian Tafsir, 1st ed.
(Yogyakarta: Institut Agama Islam Negeri
Surakarta, 2015).

8 (Hardani et al., 2020)

9 Fenti Hikmawati, Metodologi Penelitian, 4th
ed. (Depok: PT RAJAGRAFINDO PERSADA,
2017).

yang kaya secara intelektual yang
kondusif untuk pengejaran ilmiah.
Terkenal karena karisma dan
komitmennya yang tak tergoyahkan
terhadap pengetahuan, Ibnu Rusyd
mendedikasikan sebagian besar
hidupnya untuk mempelajari agama dan
yurisprudensi Islam. Karya ilmiahnya
mencerminkan keterlibatan yang
mendalam dengan ilmu agama dan
hukum, menjadikannya tokoh
terkemuka dalam filsafat dan teologi
Islam.0

Selain dikenal sebagai ahli agama
dan hukum, Ibnu Rusyd juga menguasai
berbagai disiplin ilmu lainnya. Di bidang
kedokteran, ia berguru pada ahli
terkemuka seperti Abu Ja’far Harun At-
Tirjali dan Abu Marwan bin Kharbul,
mencapai tingkat keahlian yang sejajar
dengan Ibnu Sina. Dalam filsafat,
pemikirannya dipengaruhi oleh Ibnu
Bajjah (Avempace), seorang filsuf besar
Eropa sebelum masanya. Selain itu,
Ibnu Rusyd menjalin hubungan
intelektual dan politik yang erat
dengan Abu Marwan bin Zuhr (dokter
ternama) dan penguasa Dinasti
Muwahhidun, khususnya Khalifah Abu
Yusuf Al-Mansur, yang mendukung
perkembangan ilmu pengetahuan pada
masa itu. Dengan demikian, keahlian
Ibnu Rusyd tidak terbatas pada teologi
dan figh, tetapi juga meliputi
kedokteran, filsafat, dan jaringan
intelektual yang kuat di dunia Islam
abad pertengahan.

Hubungan ini, di samping
reputasi  ilmiahnya, = menyebabkan

10 Rossi Fitrianah, Delta, “Ibnu Rusyd (Averroisme)
Dan Pengaruhnya Dibarat,” El-Afkar: Jurnal
Pemikiran Keislaman Dan Tafsir Hadis 7, no. 1
(2018).

176


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

pengangkatannya sebagai hakim di
Sevilla pada tahun 1169, diikuti oleh
perannya sebagai hakim di Cérdoba dua
tahun kemudian. Pada tahun 1182, ia
diangkat sebagai dokter istana. Di
antara orang-orang sezamannya dalam
yurisprudensi  adalah  tokoh-tokoh
terkenal seperti Abu Al-Aim Basykawal,
Abu Marwan bin Masarrah, Abu Bakar
bin Samhun, Abu Ja'far bin Abdul Aziz,
Abdullah Al Maziri, dan Abu
Muhammad bin Rizq. Sepanjang
hidupnya, Ibnu Rusyd menjadi terkenal
sebagai polymath, dihormati karena
keahliannya di berbagai bidang ilmiah
dan intelektual.’* Pendidikan awalnya
mencakup studi mendalam terhadap
kitab Al-Muwaththa' Tmam Malik, yang
membentuk dasar pemikirannya. Pada
abad ke-12 hingga ke-13, ia muncul
sebagai filsuf terkemuka yang secara
kritis  mengembangkan  pemikiran
Aristoteles, melahirkan aliran
Averroisme yang berpengaruh di dunia
Islam dan Eropa. Selain itu, ia juga
memberikan komentar penting terhadap
karya filsuf seperti Al-Farabi, Ibnu Sina,
Ibnu Bajjah, dan Al-Ghazali,
menunjukkan keluasan wawasan dan
kedalaman analisisnya dalam
menghubungkan tradisi filsafat Yunani
dengan pemikiran Islam.!2
Karya karya Ibnu Rusyd

Sejarawan  bervariasi  dalam
perkiraan mereka mengenai jumlah
karya yang ditulis oleh Ibnu Rusyd.
Ernest Renan (1823-1892), seorang
filsuf Prancis, mencatat bahwa Ibnu
Rusyd menghasilkan sekitar 78 judul

11 Fitrianah, Delta.
12 Asnawan et al., “Ibn Rusyd Mempertemukan
Agama, Filsafat Dan Sains Relevasinya Dengan
Pendidikan Islam.”

yang mencakup berbagai disiplin ilmu.
Menurut Renan, ini termasuk 39 karya
tentang filsafat, lima tentang ilmu alam,
delapan tentang yurisprudensi, empat
tentang astronomi, matematika, dan
bidang terkait, dua tentang tata bahasa
dan sastra Arab, dan 20 tentang
kedokteran. Juga dicatat bahwa banyak
dari karya-karya ini sayangnya telah
hilang dari waktu ke waktu dan tidak
lagi dapat diakses oleh kami.!3

Aspek tragis dari warisan Ibnu
Rusyd adalah bahwa selama hidupnya ia
menghadapi fitnah dan pengasingan, di
mana banyak karyanya dihancurkan
atas perintah Khalifah. Selain itu, Ibnu
Rusyd hidup melalui periode bergejolak
yang ditandai dengan kemunduran
kekuasaan Islam di Spanyol, yang
berpuncak pada jatuhnya wilayah Islam
bersatu ke tangan pasukan Kristen pada
tahun 1492. Kompilasi kronologis
sistematis pertama dari karya-karya
Ibnu Rusyd dilakukan oleh M. Alonso
dalam La Cronologia en Las Obras de
Averroes (1943). Korpusnya umumnya
dibagi menjadi karya-karya asli yang
mengungkapkan ide-ide filosofisnya
sendiri dan komentar pada tulisan-
tulisan  pemikir lain, Kkhususnya
Aristoteles. Di antara karya-karya yang
masih ada yang dikaitkan dengan Ibnu
Rusyd adalah teks-teks penting dalam
filsafat dan kebijaksanaan, termasuk
Tahafut al-Tahafut (Inkoreensi
Inferensi), yang ditulis sebagai bantahan
terhadap Tahafut al-Falasifah
(Inkoreensi Para Filsuf) karya Al-

13 Edi Suresman, FILSAFAT ISLAM (ITC-UPI Bandung,
2022),
https://books.google.co.id/books?id=NoirEAAAQBA)
&printsec=frontcover&hl=id&source=gbs_ge_summ
ary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false.

177


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Ghazali;Jauhar al-Ajram al-
Samawiyyah (Struktur Benda-Benda
Langit); Ittisal al-'Aql al-Mufarriq bi al-
Insan (Hubungan Akal yang
Membedakan Manusia); Masa'il fi
Mukhtalif Agsam al-Mantiq
(Pertanyaan tentang Berbagai Cabang
Logika); Sharh Qatirah 'ala al-Farabi fi
Masa'll al-Mantigiyyah  (Komentar
Ekstensif tentang Al-Farabi Mengenai
Masalah Logis); dan Magqalah fi al-Radd
'ala  Abi 'Ali ibn Sina (Risalah
Menyangkal Ibn Sina), di antara banyak
lainnya. Di bidang Kalam (teologi
Islam), Ibnu Rusyd menulis beberapa
karya penting, termasuk Fashl al-Magqal
fima Bayna al-Hikmah wa al-Shari ‘ah
min al-Ittisal (Risalah Penentu tentang
Hubungan Antara Filsafat dan Syariah),
I'tigad al-Musyashiyyin wa  al-
Mutakallimin (Keyakinan Peripatetik
dan Teolog), dan Manahij al-Adillah fi
‘Aga’id al-Millah (Metode Argumentasi
dalam Doktrin Agama), antara lain : di
bidang Figh dan Usul al-Figh, Ibnu
Rusyd menulis beberapa  karya
berpengaruh, termasuk Bidayah al-
Mugqtasid wa Nihayah al-Mugqtasid
(Awal dan Akhir Mugqtasid), yang diakui
Ibnu Jafar Zahabi sebagai salah satu
buku terbaik dalam aliran yurisprudensi
Maliki. Karya ini telah diterjemahkan
secara luas dan tetap sangat dihormati.
Karya-karya terkenal lainnya termasuk
Ad-Dar al-Kamil fi al-Figh (Rumah
Lengkap dalam Figh) dan Risalah adh-
Dhahayah (Risalah tentang Kurban).
Dalam astronomi, Ibnu Rusyd menulis
Magalah fi Harakat al-Jirm al-Samawi
(Risalah tentang Pergerakan Benda-
benda Langit) dan Kalam 'ala Ru'yah
Jirm  al-Thabit (Diskusi tentang
Pengamatan  Benda-benda  Langit

Stasioner). Dalam ilmu Nahwu (tata
bahasa Arab), kontribusinya termasuk
Kitab adh-Darurt fi an-Nahw (Buku
Penting tentang Tata Bahasa) dan
Kalam 'ala al-Kalimah wa al-Ism al-
Mushtaq (Diskusi tentang Kata dan Kata
Benda Turunan). Kontribusi Ibnu Rusyd
pada kedokteran sangat luas dan sangat
dihormati. Al-Kulliyyat fi at-Tibb
(Prinsip-prinsip Umum Kedokteran),
yang terdiri dari tujuh jilid, menjadi
referensi dasar dan teks wajib di banyak
universitas Eropa, diterjemahkan ke
dalam bahasa Latin, Inggris, dan Ibrani.
Karya medis lain yang beredar luas
adalah Sharh Arjuwizah Ibn Sina fi at-
Tibb (Komentar atas Arjuwizah Ibnu
Sina dalam Kedokteran). Dia belajar
kedokteran di institusi bergengsi
termasuk Universitas Oxford, Leiden,
dan Universitas Sorbonne di Paris.
Risalah medis tambahan termasuk
Magalah  fi  at-Tiryaq  (Risalah
Penangkal Penawar), diterjemahkan ke
dalam berbagai bahasa; Nasa'ih fi Amr
al-Ishal (Nasihat tentang Penyakit
Lambung dan Diare), diterjemahkan ke
dalam bahasa Latin dan Ibrani; dan
Mas'alah fi Nawa'tb al-Humma (Risalah
tentang Demam).14
Sintesis antara teologi dan agama
Ibnu Rusyd membangun sintesis
antara teologi dan sains yang didasarkan
pada kerangka filosofis dan teologis
yang menekankan akal sebagai alat
utama untuk memahami wahyu ilahi
dan dunia alami. Dalam karyanya Fasl
al-Magqal, ia berpendapat bahwa studi
filsafat dan sains merupakan kewajiban
agama bagi mereka yang mampu

14 Asnawan et al., “Ibn Rusyd Mempertemukan
Agama, Filsafat Dan Sains Relevasinya Dengan
Pendidikan Islam.”

178


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

mengejarnya. Selain itu, ia berpendapat
bahwa  individu yang  memiliki
penguasaan atas logika dan ilmu
rasional namun gagal menerapkan
pengetahuan tersebut dalam memahami
Syariah tidak memenuhi kewajiban
agama mereka dengan  benar.
Pernyataan ini  sangat  inovatif,
menantang pandangan yang berlaku
bahwa filsafat atau sains sekuler secara
inheren bertentangan dengan agama.

Ibnu Rusyd menegaskan bahwa
hukum alam (sunnatullah) merupakan
manifestasi dari kebijaksanaan ilahi
yang bersifat tetap dan teratur.
Menurutnya, kajian ilmu alam (ulum al-
tabi'iyyah) bukan hanya diperbolehkan
dalam Islam, melainkan menjadi
keharusan untuk memahami
keteraturan rasional alam semesta
sebagai ciptaan Tuhan. Ia memandang
eksplorasi empiris melalui akal sebagai
metode untuk menginterpretasi ayat al-
kauniyyah (tanda-tanda Tuhan dalam
alam), yang paralel dengan studi ayat
al-qauliyyah (wahyu tekstual) dalam Al-
Qur'an. Pendekatan ini menyoroti
integrasi antara sains dan agama, di
mana penalaran ilmiah dipahami
sebagai bentuk ibadah yang
memperdalam pemahaman manusia
terhadap kehendak ilahi.

Dalam Tahafut al-Tahafut, Ibnu
Rusyid menunjukkan bahwa tidak ada
kontradiksi yang melekat antara
pemikiran rasional dan prinsip-prinsip
Islam, asalkan interpretasi dilakukan
oleh individu yang memiliki keahlian
yang diperlukan dan pemahaman yang
mendalam. Melalui karya ini, ia
membuka jalan bagi legitimasi
intelektual ilmu rasional seperti logika,
fisika, dan metafisika untuk hidup

berdampingan secara harmonis bersama
ilmu-ilmu agama.

Sintesis ini bukan sekadar upaya
damai tetapi merupakan kerangka
epistemologis =~ komprehensif  yang
mengintegrasikan akal, pengalaman
empiris, dan wahyu ke dalam sistem
pengetahuan yang terpadu, di mana
setiap komponen saling memperkuat
yang lain. Menurut Ibnu Rusyd, agama
tidak  mengamanatkan  penolakan
penyelidikan ilmiah; sebaliknya,
mendorong  umat Islam  untuk
menyelidiki ciptaan Tuhan melalui
metode yang sistematis dan rasional.
Dalam hal ini, pendekatan Ibnu Rusyd
dapat dianggap sebagai pendahulu dari
apa yang dapat digambarkan sebagai
ilmu teologi atau, dalam istilah
kontemporer, integrasi sains dan iman.

Menurut Ibnu Rusyd, Ayat-ayat
Al-Qur'an menyatakan bahwa alam
diciptakan bukan dari ketiadaan mutlak
(al-‘adam al-mahd), tetapi dari materi
yang sudah ada sebelumnya, diubah
menjadi bentuk lain. Dia mendukung
pandangan ini dengan ayat-ayat seperti:
"Dia menciptakan kamu dari bumi dan
menetap kamu di dalamnya" (Qur'an,
11:61), yang dia tafsirkan sebagai
indikasi bahwa penciptaan melibatkan
transformasi daripada penciptaan ex
nihilo. Bagi Ibnu Rusyd, ini sejalan
dengan prinsip Aristoteles tentang
keabadian materi, di mana Tuhan
bertindak sebagai penyebab utama yang
membawa potensi ke dalam aktualitas,
dengan demikian memanifestasikan
kehendak-Nya dalam kosmos yang
rasional dan teratur. Disebutkan dalam
Al Qur’an :

e\.\\muﬁua_)‘ﬁbu\jw\dh&ﬂ\ﬁj
Gals e (pal W& G W e dne s

179


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

V308 Gl Bl sall s G (335 K0
(7 3958) Oisa DY) 15
“ Dan Dialah yang menciptakan langit
dan bumi dalam enam hari, dan tahta-
Nya (Arsy-Nya) di atas air, agar Dia
menguji siapa di antara kamu yang lebih
baik dan jika kamu berkata (kepada
penduduk Mekah): "Kamu pasti akan
dibangkitkan setelah mati,” niscaya
orang kafir akan berkata: "Ini hanyalah
sihir yang nyata “ (Q. S. Had: 7)15
Ayat ini, menurut Ibnu Rusyd,
berarti bahwa sebelum langit (al-
samawat) dan bumi (al-ard)
mengambil bentuknya saat ini, ada
bentuk primordial lain yaitu, air di mana
Tahta (‘arsh) kuasa Tuhan didirikan.
Seperti yang dirujuk dalam ayat: "Dan
Takhta-Nya berada di atas air”
(Qur'an, 11:7), Ibnu Rusyd menafsirkan
ini sebagai bukti bahwa penciptaan alam
semesta bukanlah ex nihilo (dari
ketiadaan mutlak), melainkan
transformasi dari satu keadaan ke
keadaan lainnya. Dalam pandangannya,
ini  mendukung gagasan bahwa
penciptaan terjadi melalui al-khalg min
al-shay' (penciptaan dari sesuatu),
bukan  al-khalg min  al-‘adam
(penciptaan dari ketiadaan). Penafsiran
ini sejalan dengan kerangka filosofis
Aristoteles-nya, di mana dunia abadi
dalam materi tetapi berbentuk temporal
menunjukkan aktivitas kreatif Tuhan
yang sedang berlangsung dalam kosmos
yang rasional dan teratur.6
Menurut Ibnu Rusyd, setelah
keberadaan '‘Arsh (Tahta) dan air, fase
penciptaan berikutnya adalah

15 M. Quraish Shihab, Al Qur’an Dan Maknanya
(Bandung: Lentera hati, 2021).

16 Mursyidah, “Konsep Penciptaan Alam Menurut lbn
Rusyd.”

penampakan langit (al-sama’) dalam
bentuk dukhan (asap atau uap), seperti
yang dijelaskan dalam Surah Fussilat
(41:11):

s Wl J& HAS s Wl ) sl ¢ &

umuawuuu;}\b,bm
"Kemudian Dia menuju ke langit dan
(langit) itu masih berupa asap, lalu dia
berfirman kepadanya dan kepada kami
“Datanglah kamu berdua menurut
perintah-Ku dengan patuh  atau
terpaksa.” Keduanya menjawab, “ kami
datang dengan patuh.” (Q.S Fussilat :
11)7

Ibnu Rusyd menafsirkan ayat ini

untuk  mendukung  pandangannya
bahwa alam semesta berkembang
melalui proses yang rasional dan teratur
daripada melalui penciptaan tiba-tiba
dari ketiadaan mutlak. Penyebutan
"asap" (dukhan) menunjukkan fase
transisi dalam pembentukan material
langit sebuah interpretasi  yang
konsisten dengan posisi filosofisnya
bahwa materi ada dalam bentuk
primordial sebelum dibentuk menjadi
kosmos yang teratur. Ini selanjutnya
selaras dengan pandangannya tentang
al-khalqg min al-shay', atau penciptaan
dari substansi yang sudah ada
sebelumnya, dan memperkuat
sintesisnya antara kosmologi Al-Qur'an
dan metafisika Aristoteles.
By WS Gyl sl & 1358 Gally A

4%

DR S 2 3 o e ey bl

"Dan tidakkah orang-orang
mengetahui bahwa langit dan bumi
dahulu adalah satu dan sama, maka
Kami pisahkan? Dan dari air Kami
jadikan segala makhluk hidup. Jadi

17 Shihab, Al Qur’an Dan Maknanya.

180


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

mengapa mereka juga tidak percaya?
(Q. S. al-Anbiya'/21:30)8

Ibnu Rusyd menafsirkan Surah
Al-Anbiya' (21:30) melalui pendekatan
filosofis yang menekankan kosmologi
rasional, memahami penyatuan dan
pemisahan langit-bumi sebagai proses
alamiah yang berlandaskan materi yang
ada. Ia menolak penafsiran literal
tentang penciptaan dari ketiadaan (ex
nthilo), sebaliknya memandangnya
sebagai transformasi teratur yang diatur
oleh kebijaksanaan ilahi (hikmah),
sesuai dengan prinsip Aristoteles
tentang materi abadi dan gerak alamiah.

Interpretasi ini menunjukkan
keyakinannya bahwa Al-Qur'an
menggambarkan kosmos yang

terstruktur  secara  kausal, dapat
dipahami akal, sekaligus menunjukkan
tujuan ilahiah. Dengan pendekatan ini,
Ibnu Rusyd berhasil menjembatani
teologi Islam dengan filsafat alam,
menciptakan sintesis yang menegaskan
keselarasan fundamental antara wahyu
dan akal. Kerangka pemikirannya tetap
relevan dalam diskursus kontemporer
mengenai relasi sains dan agama.

Ibnu Rusyd mengembangkan
metodologi tafsir filosofis yang unik
dalam memahami ayat-ayat penciptaan
Al-Qur'an. Melalui analisis deskriptif-
analitis terhadap teks suci yang
menyebut unsur-unsur primordial (air,
uap), ia membangun kosmologi yang
menyelaraskan wahyu dengan prinsip
rasional Aristotelian. Inti penafsirannya
menegaskan: (1) penciptaan bersifat
transformatif dari materi yang telah ada
(bukan ex nihilo), (2) alam bersifat
gadim dalam unsur materialnya tetapi
hadits dalam bentuknya, dan (3) proses

18 Shihab.

kosmologis Qur'ani bersifat kausal dan
teratur. Pendekatan ini
merepresentasikan sintesis
epistemologis yang mengintegrasikan
otoritas tekstual dengan investigasi
rasional, sekaligus membangun
kerangka teoretis untuk dialog produktif
antara teologi Islam dan filsafat alam.
Signifikansi kontemporer pemikirannya
terletak pada kemampuannya
memberikan dasar epistemik bagi
pengembangan sains dalam paradigma
Islam tanpa mengorbankan prinsip
ketauhidan.

Berdasarkan informasi dari ayat-
ayat tersebut, dapat disimpulkan bahwa
sebelum penciptaan alam saat ini, sudah
ada unsur-unsur seperti ma' (air) dan
dukhan (uap). Ibnu Rusyd berpendapat
bahwa interpretasi ini sejalan dengan
pandangan para filsuf Muslim, yang
mengambil ayat-ayat dalam arti harfiah
yang jelas. Sebaliknya, ia mengkritik
teolog Muslim karena mengadopsi
interpretasi metaforis atau alegoris yang
menurutnya tidak sesuai dengan makna
langsung yang disampaikan oleh ayat-
ayat tentang penciptaan. Dengan
demikian, Ibnu Rusyd mendukung
pembacaan yang merangkul asal-usul
alam yang nyata dan material seperti
yang dijelaskan dalam teks Al-Qur'an.

Ibnu Rusyd mengemukakan

pandangan kosmologis yang
memadukan rasionalitas filosofis
dengan teologi Islam dengan

menyatakan bahwa alam bersifat abadi
dalam substansinya namun terus
dipertahankan oleh Tuhan, sehingga
tidak bertentangan dengan konsep
penciptaan dalam Al-Qur'an. Ia menolak
penafsiran literal tentang penciptaan
dari ketiadaan mutlak (ex nihilo)
sekaligus mengkritik teori emanasi yang

181


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

dianggapnya sebagai distorsi terhadap
pemikiran  Aristoteles yang  asli.
Menurutnya, alam merupakan entitas
rasional yang teratur dan koheren, yang
keberadaannya menunjukkan
kebijaksanaan ilahi tanpa harus melalui
proses emanasi hierarkis. Pemikiran ini
mencerminkan upayanya untuk
menyelaraskan prinsip-prinsip filsafat
alam Aristotelian dengan wahyu Islam,
sekaligus menegaskan bahwa
pengamatan rasional terhadap alam
justru memperkuat pemahaman tentang
keberadaan dan kekuasaan Tuhan.
Sintesis pemikiran Ibnu Rusyd ini tidak
hanya memberikan kerangka
epistemologis yang koheren dalam
filsafat Islam, tetapi juga membuka
ruang dialog produktif antara sains dan
agama dengan tetap menjaga prinsip
ketauhidan.

Ibnu Rusyd menunjukkan rasa
hormat yang besar terhadap otoritas
ilmiah al-Ghazali, yang menyoroti
keseriusannya dalam terlibat dengan
kritik al-Ghazali terutama mengenai
penciptaan alam semesta. Al-Ghazali
yang mewakili sudut pandang teolog
Muslim  berpendapat bahwa alam
diciptakan creatio ex nihilo dari
ketiadaan mutlak oleh Allah. Konsep
penciptaan dari ketiadaan ini berfungsi
untuk menegaskan keberadaan Pencipta
yang tak terbantahkan karena sesuatu
tidak dapat muncul tanpa sebab. Oleh
karena itu menurut al-Ghazali alam
harus diciptakan dari ketiadaan untuk
memvalidasi peran Sang Pencipta.
Keterlibatan Ibnu Rusyd dengan
argumen ini mencerminkan
komitmennya untuk dialog antara
filsafat dan teologi bahkan ketika
perspektif mereka berbeda.

Ibnu Rusyd dalam Fasl al-
Magal membangun ontologi triadik
yang canggih untuk menyelesaikan
ketegangan antara teologi dan filsafat
dengan membagi realitas menjadi tiga
kategori  eksistensial: (1) entitas
kontingen (mumathhal) seperti makhluk
hidup yang bersifat temporal dan
indrawi; (2) realitas kekal mutlak
(qadim) yaitu Tuhan sebagai sebab
pertama yang tak bersebab; dan (3)
alam semesta sebagai entitas
intermediat (mutawassit) yang abadi
dalam substansi materinya namun tetap
bergantung pada sebab ilahi. Melalui
pembedaan ini, Ibnu Rusyd
menawarkan  solusi  brilian  yang
menolak dikotomi simplistis antara
penciptaan ex nihilo dan keabadian
mutlak alam dengan menunjukkan
bahwa alam bersifat qadim secara
material namun hadits secara formal,
sekaligus mempertahankan prinsip
ketergantungan kosmos pada Tuhan.
Kerangka ontologis ini tidak hanya
merekonsiliasi  konsep  Aristoteles
tentang materi abadi dengan doktrin
penciptaan Islam, tetapi juga membuka
ruang epistemik bagi pengembangan
sains alam dalam tradisi Islam sambil
tetap mengakui transendensi ilahi,
sehingga menciptakan sintesis unik
antara rasionalitas filosofis dan iman
teologis. sebab-sebab perantara, dan
keabadian kosmologi yang memadukan
prinsip Aristoteles tentang keabadian
materi dengan doktrin penciptaan
Islam, sekaligus menolak  baik
pandangan penciptaan temporal
maupun teori emanasi yang terlalu
mekanistis. Pemikiran Ibnu Rusyd ini
menekankan alam sebagai sistem
rasional yang teratur namun tetap

182


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

bergantung pada kehendak ilahi,
sehingga menciptakan kerangka
filosofis-teologis yang koheren untuk
memahami relasi antara Tuhan dan
alam semesta.

Pendapat kedua secara langsung
menentang yang pertama dan
berpendapat bahwa alam muncul dari
ketiadaan mutlak. Menurut pandangan
ini Sang Pencipta tidak memerlukan
materi yang sudah ada sebelumnya
(maddah) atau substansi sebelumnya
untuk mewujudkan alam. Teori ini
menekankan kekuatan absolut dan
kemandirian Sang Pencipta yang tidak
bergantung pada apa pun untuk
penciptaan. Ini terutama didukung oleh
teolog Muslim dan beberapa pemikir
Kristen menyoroti interpretasi Kketat
tentang penciptaan ex nthilo
(penciptaan dari ketiadaan).19 Pendapat
menengah  yang  bernuansa  ini
menekankan interaksi dinamis antara
materi dan bentuk mendamaikan
penciptaan dengan kontinuitas dan
keabadian aspek-aspek alam tertentu.2°

Ibnu Rusyd menolak pandangan
Al-Ghazali tentang para filsuf (fallasifa)
karena dianggapnya tidak akurat dan
cenderung mereduksi kompleksitas
pemikiran filosofis. Ia berargumen
bahwa  Al-Ghazali  keliru  dalam
menggambarkan para filsuf sebagai
kelompok yang menolak eksistensi
Pencipta atau prinsip-prinsip dasar
agama, padahal menurut Ibnu Rusyd,
para filsuf justru berusaha memahami
kebenaran melalui pendekatan rasional
yang selaras dengan wahyu. Salah satu
tittk sengketa wutama adalah teori

1% Mursyidah, “Konsep Penciptaan Alam Menurut lbn
Rusyd.”
20 Mursyidah.

emanasi, yang menurut Ibnu Rusyd,
bukanlah ajaran murni Aristoteles
melainkan hasil sintesis Neoplatonik
yang dikembangkan oleh Al-Farabi dan
Ibnu Sina. Ia menegaskan bahwa Al-
Ghazali gagal membedakan antara
pemikiran Aristoteles yang asli dengan
interpretasi  para  filsuf Muslim
berikutnya, sehingga menimbulkan
kesan keliru seolah-olah seluruh tradisi
filsafat bertentangan dengan Islam.
Kritik ini mendorong Ibnu Rusyd untuk

menulis karya-karya pembelaan
terhadap filsafat, dengan tujuan
memulihkan  integritas  penalaran
rasional dalam  Islam  sekaligus

menunjukkan bahwa investigasi filosofis
tidak hanya sah, tetapi juga dapat
memperkaya pemahaman keagamaan.
Dengan demikian, upaya Ibnu Rusyd ini
bukan sekadar bantahan, melainkan
juga upaya untuk menjembatani
kesenjangan antara tradisi teologis dan
filosofis dalam Islam..2

Ibnu Rusyd mengembangkan
pendekatan khas dalam memahami
alam semesta dengan memadukan
kerangka filosofis Aristoteles dan
prinsip teologis Islam, menciptakan
sintesis yang mengharmonisasikan
konsep  keabadian (gadim) dan
penciptaan. Ia menolak dikotomi
simplistis antara alam yang '"baru"
(hadith) atau "abadi" (qadim) secara
mutlak, dan sebagai gantinya
menawarkan pemahaman dialektis:
alam bersifat gadim dalam arti tidak
berasal dari ketiadaan (ex nihilo) dan
tidak didahului oleh waktu, namun
sekaligus "baru" karena keberadaannya
bersifat kontingen dan bergantung
secara abadi pada kehendak ilahi

21 Mursyidah.

183


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

sebagai sebab pertama (‘illah).
Perspektif ganda ini memungkinkannya
mempertahankan prinsip Aristoteles
tentang keabadian materi sekaligus
menegaskan doktrin penciptaan Islam,
dengan memandang alam sebagai efek
yang terus-menerus (continuous effect)
dari tindakan kreatif Tuhan yang
berkelanjutan, bukan sebagai produk
sekali cipta yang selesai di masa lalu.
Dengan demikian, alam
bersifat gadim dalam eksistensi
ontologisnya yang berkesinambungan,
tetapi hadith dalam relasi
ketergantungannya pada Tuhan.
Pendekatan ini tidak hanya menjawab
kritik Al-Ghazali tentang potensi konflik
antara filsafat dan teologi, tetapi juga
memperlihatkan upaya Ibnu Rusyd
untuk membangun epistemologi
rasional yang terintegrasi dengan
wahyu, di mana investigasi filosofis
terhadap alam (mawjudat) dipandang
sebagai jalan untuk memahami
kebijaksanaan ilahi (hikmah) yang
tertanam dalam kosmosndalem.22
Konsep Ibnu Rusyd tentang
kebaruan alam menekankan penciptaan
berkelanjutan (creatio ex aeterno)
daripada penciptaan yang terputus-
putus. Dia berpendapat bahwa alam
telah diciptakan terus menerus sejak
awal tanpa gangguan yang sangat
kontras dengan pandangan para teolog
bahwa penciptaan terjadi sebentar-
sebentar dan tidak abadi (azali). Bagi
Ibnu Rusyd, proses ihdath (keberadaan
atau penciptaan) sedang berlangsung
dan abadi mencerminkan tindakan
kreativitas ilahi yang mulus dan abadi
sedangkan teolog melihat penciptaan
sebagai tindakan terpisah pada titik-titik

22 Mursyidah.

waktu tertentu. Perbedaan ini menyoroti
sikap unik Ibnu Rusyd tentang
penciptaan abadi dan ketergantungan
alam yang berkelanjutan pada Tuhan.23

Penelitian ini memiliki beberapa
kelemahan penting. Secara metodologis,
terlalu bergantung pada interpretasi
subjektif teks klasik dan kurang
didukung bukti eksternal seperti
manuskrip. Analisis historisnya rentan
tidak akurat karena jarak waktu yang
jauh. Dari segi substansi, penelitian
kurang mengakomodasi kritik
kontemporer terhadap konsep Ibnu
Rusyd, termasuk tantangan dari sains
modern seperti teori Big Bang.
Penerapan praktis pemikirannya dalam
konteks pendidikan modern juga belum
dieksplorasi secara memadai. Untuk
penelitian selanjutnya, perlu
pendekatan lebih interdisipliner dengan
melibatkan analisis manuskrip
mendalam, studi kasus pendidikan, dan
komparasi lebih seimbang dengan
pemikiran lain.

Secara substantif, penelitian ini
belum sepenuhnya mengakomodasi
kritik-kritik ~ kontemporer terhadap
epistemologi Ibnu Rusyd, termasuk
tantangan dari teori sains modern
seperti Big Bang yang berpotensi
bertentangan dengan konsep qadim-

nya. Aspek  praktis = penerapan
pemikirannya dalam konteks
pendidikan modern juga kurang

dieksplorasi, padahal ini penting untuk
menunjukkan relevansinya di era
sekarang. Analisis komparatif dengan
pemikir lain seperti Al-Ghazali juga
cenderung Dbersifat dikotomis dan
kurang  mengeksplorasi titik-temu
antara kedua pemikir tersebut.

3 Mursyidah.

184


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Untuk memperbaiki kelemahan
ini, penelitian ke depan perlu dilengkapi
dengan analisis naskah manuskrip yang
lebih mendalam, studi kasus penerapan
di lembaga pendidikan kontemporer,
serta komparasi yang lebih seimbang
dengan berbagai tradisi pemikiran.
Pendekatan interdisipliner yang
mengintegrasikan perspektif ilmuwan
muslim modern juga akan membantu
memperkaya analisis dan meningkatkan
relevansi  penelitian ini  dengan
perkembangan  keilmuan mutakhir.
Dengan demikian, kajian tentang
pemikiran Ibnu Rusyd dapat lebih
komprehensif dan kontekstual.
Kesimpulan

Dari penjelasan di atas dapat
disimpulkan bahwa pandangan filosofis
Ibnu Rusyd berpendapat bahwa alam
diciptakan bukan dari ketiadaan mutlak
tetapi dari materi yang sudah ada
sebelumnya. Pemahaman ini sejalan
dengan beberapa ayat Al-Qur'an yang
menggambarkan proses penciptaan
mendukung gagasan bahwa penciptaan
adalah transformasi daripada
penciptaan ex nthilo. Bagi Ibnu Rusyd
tujuan utama penciptaan alam adalah
untuk  menuntun manusia untuk
mengenali dan menegaskan keberadaan
dan kemahakuasaan Allah. Secara
ontologis, keberadaan alam semesta
mengandaikan substansi dasar Tuhan
yang melayani sebagai  pencipta
tertingginya. Keberadaan langit dan
bumi dengan demikian berdiri sebagai
indikator yang jelas dan rasional yang
menunjuk pada realitas Tuhan sebagai
Pencipta Tertinggi. Akibatnya melalui
studi dan kontemplasi kosmos manusia
dibimbing untuk mengenal Tuhan
menegaskan peran-Nya sebagai asal

usul esensial dan penopang semua yang
ada.

Penciptaan alam semesta oleh
Yang Mahakuasa memiliki tujuan dan
bermakna, dirancang khusus untuk
umat manusia sebagai khalifah (wakil)
di bumi untuk mencari dan memperoleh
pengetahuan tentang Sang Pencipta
yang Maha Esa. Dalam filsafat Islam ini
memposisikan alam semesta sebagai
instrumen vital di mana manusia dapat
mengeksplorasi mengamati dan
memahami alam dan fenomenanya.
Studi semacam itu pada akhirnya
mengarah pada pengakuan (syahadah)
akan keberadaan dan kemahakuasaan
Allah menegaskan Tuhan sebagai
Pencipta dan Pemelihara semua yang
ada. Dengan demikian, kosmos bukan
hanya realitas fisik tetapi juga tanda
mendalam yang membimbing manusia

menuju  kesadaran  spiritual dan
intelektual akan kebenaran ilahi.
Pemikiran Ibnu Rusyd

menyajikan sintesis yang kuat antara
teologi rasional dan sains dalam tradisi
Islam. Dengan mengangkat akal sebagai
alat penting yang diperintahkan untuk
memahami wahyu dan hukum alam, ia
memperluas ruang intelektual untuk
mengintegrasikan sains dan agama.
Ibnu Rusyd menekankan bahwa studi
ilmiah tentang alam adalah tindakan
perbudakan kepada Tuhan karena alam
itu sendiri memanifestasikan kehendak-
Nya yang rasional dan teratur.
Pendekatan ini tidak hanya menolak
dikotomi tradisional antara agama dan
sains tetapi juga memberikan kerangka
epistemologis yang koheren dan
progresif yang menyelaraskan iman
dengan penyelidikan empiris.

Daftar Pustaka

Abror, Amaanulloh. “Pemikiran Ibnu

185


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Rusyd Tentang Pendidikan Dan

Relevansinya Dengan Dunia
Kontemporer.” Jurnal Ilmiah
Mahasiswa Raushan Fikr 10, no. 2
(2021): 128—40.
https://doi.org/10.24090/jimrf.v10
12.4802.

Amaliano, Adam Gio. “Ibn Rusyd Meets
Religion, Philosophy and Science.”
INNOVATIO: Journal for Religious
Innovation Studies 22, no. 2

(2022): 160—70.
https://doi.org/10.30631/innovatio
v22i2.152.

Asnawan, Asnawan, Adam  Gio

Amaliano, Thwan Nudin,
Mohammad Wafa’ul Ghoni, and
Muhammad Rofik. “Ibn Rusyd
Mempertemukan Agama, Filsafat
Dan Sains Relevasinya Dengan
Pendidikan Islam.” JIEP: Journal
of Islamic Education and Pedagogy
1, no. 1 (2024): 1—12.

Fitrianah, Delta, Rossi. “Ibnu Rusyd
(Averroisme) Dan Pengaruhnya
Dibarat.” El-Afkar: Jurnal
Pemikiran Keislaman Dan Tafsir
Hadis 7, no. 1 (2018).

Ibad, Muslikhul, and Ahmad Dwi Nur
Khalim. “Epistemologi Ibnu Rusyd
(Telaah Relasi Wahyu Dan Rasio).”
AN NUR: Jurnal Studi Islam 14,

no. 1 (2022): 80—92.
https://doi.org/10.37252/annur.v1
4i1.226.

Muhamad, Sahrul, Indah Rahmayanti,
and Muhammad Fadli Ramadhan.
“Relevansi Pendidikan Kurikulum
Merdeka Belajar Dengan Pemikiran
Saintis Muslim Ibnu Sina Dan Ibnu
Rusyd.” Studia Religia: Jurnal

Pemikiran Dan Pendidikan Islam 7,
no. 2 (2023): 283—95.
https://doi.org/10.30651/sr.v7i2.20
587.

Mursyidah. “Konsep Penciptaan Alam
Menurut Ibn Rusyd,” 2018.

Ngazizah, Dhaoul, and Kholid Mawardi.
“Integrasi  Filsafat Dan Agama
Dalam Perspektif Ibnu Rusyd.”
JIME 8, no. 1 (2022): 588—-95.

Qomaruddin, Muhammad, Wida
Nengsih, and Fahmi Firdaus Hilmi.
“Pendekatan Kalam Ibnu Rusyd (
Analisis Studi Islam Pendekatan
Teologis Nalar Burhani ).” Sharia 1,
no. 2 (2024).

Salabi, Agus Salim. “Konstruksi
Keilmuan Islam (Studi Pemikiran
Ibnu Rusyd Tentang Ontologi Dan
Epistimologi).” ITQAN: Jurnal
Ilmu-Ilmu Kependidikan 12, no. 1
(2021): 47—66.
https://doi.org/10.47766/itqan.v12i
1.188.

Shihab, M. Quraish. Al Qur’an Dan
Maknanya. Bandung: Lentera hati,

2021.
Suresman, Edi. FILSAFAT ISLAM. ITC-
UPI Bandung, 2022.

https://books.google.co.id/books?i
d=NoirEAAAQBAJ&printsec=front
cover&hl=id&source=gbs_ge_ sum
mary_r&cad=0#v=onepage&q&f=f
alse.

Wahyudi, Kaipal. “Filsafat Ibnu Rusyd
Hubungan Akal Dengan Wahyu.”
Indonesian Journal of Islamic and
Social Science 1, no. 2 (2023): 5—24.
http://repo.iain-
tulungagung.ac.id/5510/5/BAB
2.pdf.

186


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

