PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ /ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Konsep Sedekah dalam Perspektif Filsafat Dakwah
(Studi Kasus Konsep Sedekah Yusuf Mansur)

Irwansyah
UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu
irwansyah@gmail.com

Abstract: The Concept of Alms in the Perspective of Da'wah Philosophy (A Case Study of Yusuf Mansur's Alms Concept).
Human life that is increasingly complex makes humans have to be able to adapt to existing developments, work together to
achieve a happy life in the world and the hereafter. This goal will be easily achieved when humans have a social movement that is
in accordance with Islamic religious law. Likewise, in preaching Islam without innovation, a movement will find it difficult to
achieve the mission of Islamic teachings. The mission of the teachings of Islam itself is to be a bearer of grace for the whole world.
This research is library research, because the objects of study are related to literature. how the concept of alms is carried out by
Yusuf Mansur, the researcher concludes that the alms carried out by Yusuf Mansur is the concept of alms in a contemporary
way, he invites alms with real reality because it is based on his direct experience which is proven or other people who have direct
experience. In addition, Yusuf Mansur's invitation to give alms is based on the basis of the Qur'an, Hadith and scholars' where
Yusuf Mansur's alms preaching is in accordance with the context and contemporary da'wah. We can see from Yusuf Mansur's
opinion that Yusuf Mansur, that alms is a practice that can get the pleasure of Allah Ta'ala. Yusuf Mansur said that alms are
giving something from one person to another with earnest expectations of Allah's pleasure which is carried out spontaneously
and voluntarily. That by giving charity can bring God's forgiveness, remove sins, and get God's help. So when we have many
sins, we can give charity to remove them. And when we need help from Allah for something, then give charity. While charity can
make people continue to do it because they are happy to do it. Practice one! After istigomah, add it to 2, add it again to 3,
continue to practice other sunnahs, then istigomah. And that alms is one of the keys to open the door for prayer to be granted. So
after giving charity, just ask Allah.

Keywords: Philosophy of Da'wah, Method of Da'wah, Alms.

Abstrak: Konsep Sedekah dalam Perspektif Filsafat Dakwah (Studi Kasus Konsep Sedekah Yusuf Mansur).
Kehidupan manusia yang semakin komplek membuat manusia harus mampu menyesuaikan diri dengan
perkembangan yang ada, saling bekerjasama untuk mencapai hidup bahagia dunia dan akhirat. Tujuan itu akan
mudah tercapai manakala manusia itu punya suatu gerakan sosial yang sesuai dengan syariat agama Islam. Begitu
pula dalam berdakwah Islam tanpa adanya inovasi suatu gerakan akan terasa sulit untuk mencapai misi ajaran
Islam. Misi ajaran Islam itu sendiri adalah sebagai pembawa rahmat bagi seluruh alam!Penelitian ini adalah
penelitian pustaka (library research), karena objek-objek kajiannya ialah hal yang berhubungan dengan literatur-
literatur kepustakaan. bagaimana konsep sedekah yang dilakukan oleh Yusuf Mansur, maka peneliti berkesimpulan
bahwa sedekah yang dilakukan oleh Yusuf Mansur adalah konsep sedekah dengan cara kekinian, ia mengajak
sedekah dengan realitas yang nyata karena berdasarkan pada pengalaman ia langsung yang terbukti atau orang lain
yang punya pengalaman langsung. Selain itu ajakan Yusuf Mansur bersedekah berdasarkan landasan al-Qur’an,
Hadits dan ulama’ yang mana dakwah sedekah Yusuf Mansur sesuai dengan konteks dan dakwah kontemporer.Hal
itu kita bisa lihat dari pendapat Yusuf Mansur bahwa Yusuf Mansur, bahwa sedekah merupakan amalan yang bisa
mendapatkan ridha Allah Ta’ala.Yusuf Mansur mengatakan bahwa sedekah merupakan pemberian sesuatu dari
seseorang terhadap orang lain dengan sungguh-sungguh mengharapkan keridhaan Allah Swt yang
dijalankandengan spontan serta sukarela. Bahwa dengan bersedekah bisa mendatangkan ampunan Allah,
menghapus dosa, serta mendapatkan pertolongan Allah. Jadi ketika kita banyak dosa dapat dengan cara bersedekah
menghapusnya. Dan ketika kita butuh pertolongan kepada Allah akan sesuatu, maka bersedekahlah. Sedangkan
sedekah itu bisa membuat orang terus menerus melakukannya karena bahagia melakukannya. Amalakan satu!
Setelah istiqomah, tambahkan menjadi 2, tambah lagi jadi 3, terus amalkan sunnah-sunnah yang lain, selanjutnya
istiqgomahkan. Serta sedekah itu adalah salah satu kunci membuka pintu dikabulkannya do’a. Sehingga setelah
bersedekah, tinggal mintanya saja sama Allah.

Kata Kunci: Filsafat Dakwah, Metode dakwah, Sedekah.

32


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705
mailto:irwansyah@gmail.com

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ /ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Pendahuluan

Kehidupan manusia yang semakin
komplek membuat manusia harus mampu
menyesuaikan diri dengan perkembangan
yang ada, saling bekerjasama untuk
mencapai hidup bahagia dunia dan akhirat.
Tujuan itu akan mudah tercapai jika
manusia punya suatu gerakan sosial yang
sesuai dengan syariat agama Islam. Begitu
pula dalam berdakwah Islam tanpa adanya
inovasi suatu gerakan akan terasa sulit
untuk mencapai misi ajaran Islam. Misi
ajaran Islam itu sendiri adalah sebagai
pembawa rahmat bagi seluruh alam?

Masalah dakwah Islamiah adalah yang
sangat penting dalam kehidupan. Bukan
saja sangat penting, bahkan masalah
dakwah itu sama sekali tidak dapat
dipisahkan dari kehidupan umat Islam,
baik dalam keluarga, maupun dalam
kehidupan = umat  beragama. = Maju
mundurnya sebuah umat sebagian besar
ditentukan oleh maju mundurnya peran
dakwah itu sendiri.

Sebagai suatu sistem penyampaian
materi dakwah dengan menggunakan
metode ceramah seringkali dilakukan tidak
berdiri sendiri. Bagaimana masyarakat
dapat aktif melakukan suatu kegiatan,
kalau mereka hanya penerima dakwah
(pasify yang hanya dituturkan oleh da’i
tanpa diiringi dengan suri tauladan yang
baik. Oleh karena itu, dengan memberi
kombinasi dalam metode ceramah dengan
metode dakwah sosial, diharapkan dapat
meningkatkan kualitas umat Muslim secara
nilai dan aplikasi.

Menurut Abdurrahman Al-Baghdadi,
strategi menyampaikan dakwah Islam
kepada masyarakat luas dapat dilakukan

2Abdulah Nata, Metodologi Studi Islam. Edisis
revisi (Jakarta: Raja Grafindo persada, 2008),
h 97

dalam dua kriteria, yaitu dakwah kepada
orang kafir dan dakwah kepada orang
Islam.3 Dalam hal bagaimana strategi
(kaifiyat) dalam menyampaikan dakwah
Islam kepada masyarakat secara luas
memang dapat berbeda-beda, sesuai
dengan perbedaan orang-orang yang
menyampaikannya (da’i, ustadz, mubaligh),
baik penyampaian itu melalui individu
(perorangan) maupun jama’ah (gerakan).*
Filosofi =~ dakwah  adalah  usaha
perubahan ke arah yang lebih baik. Jadi,
erat kaitannya dengan perbaikan (ishlah),
pembaharuan (tajdid), pembangunan,
Perbaikan pemahaman, cara berpikir, sikap,
dan tindakan (aktifitas). Dari pemahaman
negatif, sempit dan kaku berubah menjadi
positif dan berwawasan luas. Dari sikap
menolak (kafir), ragu (munafik), berubah
menjadi sikap menerima (iman), dengan
jalan ilm al-yaqin, haqqu al-yagin menuju al-
ain al-yaqin. Dari sikap imanemosional, statis,
dan apatis, berubah menjadi iman rasional,
kreatif, dan inovatif. Dari aktifitas lahwun,
laib, laghwun yang tidak bermanfaat, baik
secara individual atau secara kolektif. Semua
itu untuk mewujudkan kegiatan dakwah
yang antisipatif, kreatif, dinamis, dan relevan.5
filsafat dakwah adalah ilmu pengetahuan
yang memelajari secara kritis dan
mendalam  tentang dakwah  (tujuan
dakwah, mengapa diperlukan proses
komunikasi dan transformasi ajaran dan
nilai-nilai Islam dan wuntuk mengubah

3Abdurrahman Al-Baghdadi, Dakwah Islam
dan Masa Depan Umat (Bangil: Al-Izzah,
1997), h 87-88
4Samsul Munir Amin, Rekonstruksi Pemikiran
Dakwah Islam, (Jakarta: Amzah, 2008) h 105
5Asep Muhyiddin dan Ahmad Agus Safei,
Metode Pengembangan Dakwah,( Bandung
Pustaka Setia, 2002) h71.

33


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ /ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

keyakinan, sikap, dan perilaku seseorang
khas Islam) dan respon terhadap dakwah
yang dilakukan oleh para dii dan
mubaligh, sehingga orang yang didakwahi
dapat menjadi manusia-manusia yang baik
dalam arti beriman, berakhlak mulia seperti
yang diajarkan oleh Islam.®

Dalam berdakwah, dikenal banyak
metode dan media yang dapat digunakan.
Metode dakwah adalah cara-cara tertentu
yang dilakukan oleh pelaku dakwah
kepada sasaran dakwah (masyarakat) untuk
mencapai suatu tujuan atas dasar hikmah
dan kasih sayang, maksudnya adalah
dakwah harus disertai dengan suatu
pandangan human oriented (menempatkan
penghargaan yang mulia atas diri
manusia).” Di dalam buku karangan Wahyu
Ilaihi yang berjudul “Pengantar Sejarah
Dakwah”, Sa’id bin Ali bin Wahj Al-

Qahthani mengatakan bahwa metode
dakwah adalah ilmu tentang cara
menyampaikan ~ dakwah  dan  cara

menghilangkan halangan-halangan yang
merintangi sampainya tujuan dakwah.8
Dalam menjalankan kehidupan di
dunia ini, manusia hendaklah tidak
melupakan akhiratnya di atas kepentingan
dunia. Yusuf Qardhawi, ahli figih hukum
Islam, menjelaskan bahwa dalam
menyikapi harta, Islam bersifat tengah-
tengah: tidak condong kepada paham yang
menolak dunia secara mutlak dan tidak

¢KiMusaA.Machfoeld,2004, FilsafatDakwah(Jak
arta: PT Bulan Bintang), h.xv

7Siti Zainab, Harmonisasi
Dakwah dan Komunikasi
(Banjarmasin: Antasari Press,
2009), h 32.

$Wahyu Ilaihi dan Harjani Hefni, Pengantar
Sejarah  Dakwah (Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 2008), h 48

juga condong kepada paham yang
menjadikan dunia sebagai tujuan akhir,
sesembahan, dan pujian®

Jika kita lihat dari beragam realitas
khususnya Jawa dan banyak penelitian
karya ilmiah menjelaskan bahwa filosofi
sedekah yang banyak dilakukan oleh
masyarakat adalah bersedekah untuk bumi
agar bumi tidak marah, ngamuk, dan
sebagainya. Bersedekah untuk Bumi agar
terhindar dari bencana dan ucapan syukur.
Contohnya sedekah Bumi yang dilakukan
oleh masyarakat Kalitanjung, yang rutin
diadakan pada bulan Sura hari Kamis Wage
dan Jum’at Kliwon.10

Selain itu terdapat juga sedekah laut
atau naber laut, yang dilakukan oleh para
nelayan yang mana sedekah tersebut
dilakukan ketika ada masyarakat nelayan
yang meninggal ketika melaut. Filosofi
sedekah tersebut agar agar mereka selamat
dari laut, tidak sebagaimana ada nelayan
yang meninggal di laut, dan agar mereka
mendapatkan rezeki melimpah dari laut.
Sebagaimana tradisi naber laut ini
dilakukan oleh nelayan di masyarakat
Wonokerto Kabupaten Pekalongan.!!

Selain itu di masyarakat juga terdapat
ajakan persuasif agar melakukan sedekah
secara rombongan. Sebagaimana yang
dilakukan Komunitas Sedekah Rombongan
di DKI Jakarta dalam mengajak masyarakat
bersedekah melalui program

9Umi iktafa, memberi 10ribu dibalas 10 juta, Real
books, 2013, hal 11

10 A Miftahudin, Penanaman Nilai Syukur
dalam Tradisi Sedekah Bumi di Dusun
Kalitanjung Desa  Tambaknegara  Rawalo
Banyumas, (IAIN Purwokerto: repository,
2016).

11 Sri Widati, Tradisi Sedekah Laut di Wonokerto
Kabupaten  Pekalongan: Kajian — Perubahan
Bentuk dan Fungsi, (Unnes: Jurnal JPP, 2011),
vol.1, No.2, Desember.

34


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ /ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

pendampingan  pasien. Mereka juga
menggunakan media sebagai sarana untuk
membantu  mempermudah  masyarakat
dalam menyalurkan sedekahnya.

Dari filosofi yang berkembang di
masyrakat di atas dari dulu sampai
sekarang, hal itu kemudian dianggap
berbeda bahkan Dbertentangan dengan
ajaran sedekah Islam. Padahal, disisi lain
masyarakat Indonesia yang mayoritas
penduduknya beragama Islam, sedekah
sudah seharusnya menjadi kewajiban yang
ditunaikan oleh setiap individu yang
muslim. Sedekah merupakan ibadah yang
mempunyai  dimensi  ganda, yaitu
horizontal dan vertikal. Dimensi horizontal
berkaitan dengan bentuk dan pola
hubungan antar manusia, sedangkan
dimensi vertikal ~berkaitan dengan
hubungan manusia dengan Tuhan. Sedekah
bisa disebut sebagai ibadah sosial. Ibadah
sosial merupakan ibadah yang mempunyai
efek langsung dengan konteks kehidupan
masyarakat sekitar, mengandung nilai
gotong royong dan tanggung jawab sosial
sehingga  dapat  diharapkan  dapat
meratakan pendapatan ekonomi serta
menghapus kemiskinan dalam masyarakat.
Sedekah sebagai sebuah solusi dari
hubungan kemasyarakatan bagi umat
muslim. Hal ini membuktikan bahwa
sedekah adalah sesuatu yang bermanfaat
dalam kehidupn sosial kita.

Ada di antara orang yang masih belum
memahami perihal makna sedekah. Mereka
mengira bahwa yang disebut dengan
sedekah itu adalah (pemberian) yang
berkaitan dengan harta saja, padahal
bukanlah demikian. Sedekah bisa berupa
harta, perkataan yang baik, bahkan
menyingkirkan benda berbahaya di jalan
umum

Sedangkan sedekah artinya
memberikan bantuan atau pertolongan
berupa barang (harta) atau yang lain tanpa
mengharap imbalan dan hanya
mengharapkan ridha Allah Swt. Bersedekah
dapat diwujudkan dalam berbagai bentuk,
baik materi maupun yang Dbersifat
nonmateri. Misalnya, berupa sumbangan
pikiran, tenaga, atau perkataan berupa
saran dan nasihat yang baik. Menurut para
fugaha (ahli figih) sedekah dalam
pengertian di atas disebut sadaqah at-tatawwu
(sedekah secara spontan dan sukarela).12

Dengan bersedekah akan menyadarkan
manusia, bahwa harta yang ada pada diri
manusia sesungguhnya tidak seluruhnya
miliknya, namun ada hak orang lain. Harta
yang menjadi hak orang lain itu perlu
disampaikan kepada yang berhak dengan
cara bersedekah.

Barang  siapa = yang  mencintai
sesamanya sama seperti mencintai dirinya
sendiri, mereka tidak dihinggapi rasa
sombong dan takabur gara-gara
menumpuknya harta, bahkan sebaliknya
harta menjadi anugerah terbesar mereka
untuk  semakin  meningkatkan  amal
kebaikan. Beramal baik kepada sesama itu
dijanjikan keuntungan yang besar berupa
ganjaran yang tidak akan pernah putus
berupa kebahagiaan lahir dan batin, karena
harta yang disedekahkan akan diganti oleh
Allah Swt..

Sedekah lebih luas dari sekedar zakat
maupun infak, karena sedekah tidak hanya
berarti mengeluarkan atau mendermakan
harta. Namun sedekah mencakup segala
amal atau perbuatan baik. Dalam sebuah
hadits digambarkan, “Memberikan

12Amirulloh Syarbini, The Miracle Of Ibadah,
(Bandung: Fajar Media, 2011), h.110.

35


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ /ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

senyuman kepada saudaramu adalah
sedekah.” Secara tersirat sedekah yang
dimaksudkan dalam hadis tersebut adalah
segala macam bentuk kebaikan yang
dilakukan oleh setiap muslim dalam rangka
mencari keridhaan Allah SWT Baik dalam
bentuk ibadah atau perbuatan yang secara
lahiriyah terlihat sebagai bentuk taqarrub
kepada Allah SWT maupun dalam bentuk
aktivitas yang secara lahiriyah tidak tampak
seperti bertaqarrub kepada Allah, seperti
hubungan intim suami istri, bekerja, dll.
Semua aktivitas ini bernilai ibadah di sisi
Allah SWT.13

Sedekah  merupakan bagian dari
kedermawanan dalam konteks masyarakat
muslim sebagai wujud kecintaan hamba
terhadap nikmat Allah yang telah diberikan
kepadanya sehingga seorang hamba rela
menyisihkan sebagian hartanya untuk
kepentingan agama baik dalam rangka
membantu sesama maupun perjuangan
dakwah Islam.

Gerakan sosial mempunyai tujuan
untuk merubah keadaan sosial yang lebih
baik. Dalam hal ini gerakan dakwah dan
sedekah juga mempunyai tujuan mengajak
manusia kepada kebaikan dan meningalkan
kejahatan, sehingga keduanya mempunyai
tujuan yang hampir sama.

Ustadz Yusuf Mansur sebagai seorang
pendakwah dengan materi sedekahnya
telah membuat makna sedekah yang
sederhana menjadi sesuatu yang
menajubkan. Televisi, koran, majalah yang
pernah memuat artikel dan berita beliau
serta buku-buku yang telah beliau buat
menggiring opini kita bahwa sedekah itu
membantu hidup kita dalam menuju
suksesnya kehidupan. Dengan beberapa
buku tentang sedekah, para pembaca

BSayyid Sabiq, Figih Sunnah (Bandung: PT
Al-Ma’arif, 1978), h 173

bersemangat mencari tahu dan
mempraktikkan ibadah sedekah yang
beliau konsepkan dengan sedemikian rupa
itu.

Semula banyak orang berpikir bahwa
hasil usaha dia adalah seukuran kerja,
seukuran proyek, seukuran dagangan, atau
seukuran modalnya. Begitulah selama ini
pikiran kita bekerja. Tidak pernah
terpikirkan atau jarang terpikirkan bahwa
hasil usaha bisa diperbesar lewat jalan
ibadah, dan jalan usaha bisa diperluas lewat
jalan ibadah.’* Ibadah itu memang banyak
ragamnya, akan tetapi sedekah punya
sesuatu yang khas. Sesungguhnya sedekah
mempunyai pengaruh yang baik dan
kesudahan yang bagus bagi individu
maupun masyarakat.

Selain penulis memunculkan tokoh
pendakwah kontemporer yaitu Yusuf
Mansur yang fokus pada sedekah, kalau
dilihat dari perkembangannya ilmu filsafat
tampaknya mengabaikan dakwah. Begitu
pula dakwah tidak membutuhkan ilmu
filsafat. Karena itu, dibandingkan bidang
ilmu filsafat lainnya, filsafat dakwah tidak
begitu menarik untuk didiskusikan , jika
disebut istilah filsafat dakwah, dalam benak
kita terlintas beberapa pertanyaan, antara
lain: apakah filsafat dakwah itu perlu dalam
kajian ilmu dakwah? Apakah filsafat itu
induk ilmu dakwah atau hanya cabang ilmu
dakwah? Dan masih banyak lagi
pertanyaan yang bisa muncul di benak kita.

Maka dari itu penulis akan melihat
salah satu materi dakwah Yusuf Mansur di
mana bisa menyadarkan orang untuk
segera bersedekah, padahal secara materi
dakwah, sedekah itu sudah lama
disampaikan, melihat fenomena ini apakah

WYusuf Mansur, An Introductio to The Miracle
of Giving (Jakarta: Penerbiat Zikrul Hakim,
2009), h. 1.

36


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ /ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

ada unsur Filsafat Dakwah dalam materi
Yusuf Mansur dalam Buku-bukunya.
dengan demikian bersama penilitian ini,
penulis mencoba untuk menggali filsafat
dakwah yang dilakukan oleh Yusuf Mansur
pada materi dakwah (mawdu’) tentang
Sedekah. Dengan tema Sedekah dalam dalam
perspektif filsafat dakwah studi kasus konsep
sedekah Yusuf

Berdasarkan latar belakang di atas,
maka disusunlah rumusan masalahnya
sebagai berikut, Apa terminologi sedekah
perspektif filsafat Dakwah ?, Bagaimana
konsep sedekah yang dilakukan oleh Yusuf
Mansur?
Metode Penelitian

Penelitian ini adalah penelitian
pustaka (library research), karena objek-
objek  kajiannya ialah hal yang
berhubungan dengan literatur-literatur
kepustakaan.’®> Penelitian perpustakaan
atau dikenal juga dengan riset non reaktif
berbeda dengan penelitian kualitatif
lapangan. Beda substansial terletak pada
judul, masalah penelitian, kerangka
berpikir, objek/subjeknya, metodologi,
analisis data, hingga betuk sistematika
laporan. Para pakar penelitian juga
berbeda dalam memahami tentang
penelitian ini, tetapi mereka hampir
sepakat pada aspek sumber yaitu
sepenuhnya dari perpustakaan atau
dokumentasi. Penelitian pustaka adalah
menjadikan bahan pustaka berupa buku,
majalah ilmiah, dokumen-dokumen dan
materi lainnya yang dapat dijadikan
sumber rujukan dalam penelitian.1¢
Pembahasan

BWinarno Surakhmad, Pengantar Penelitian
Ilmiah (Bandung : Tarsito, 1990), h. 182

16 Sutrisno Hadi, Metodologi Research I,
(Yogyakarta: Andi Offset, 2014), h. 9.

Tujuan Dberfilsafat yakni mendapat
kebenaran yang sesungguhnya, yang
terdalam. Bila hasil pemikiran tersebut
disusun, maka susunan itulah yang
dinamakan sistematika filsafat. Sistematika
filsafat atau struktur filsafat pada garis
besar adalah ontology, epistemologi, serta
aksilologi.

Muatan tiap cabang filsafat
dipengaruhi oleh objek apa yang diteliti
(dipikirkannya). Pemikiran filsafat sangat
luas karena memikirkan yang ada (ada
adalah objek filsafat). Bila dia memikirkan
pendidikan ~ maka  lahirlah  filsafat
pendidikan. Bila memikirkan dakwah maka
lahirlah filsafat dakwah.

Secara garis besar maka basis ontologis
klasifikasi ilmu tersebut dibagi tiga,
terutama epistimologi Islam, sebab pada
filsafat Barat itu hanya terbagi dalam
pengetahuan yang bersifat fisik saja, sebab
filsafat Barat menolak dari eksistensi status
ontologis ilmu metafisika, oleh karena itu
pada filsafat Islam yang masih menjaga
status ontologis ilmu metafisika, maka basis

ontologis Kklasifikasi ilmu dalam
epistemologi islam tersebut dibagi 3
diantaranya yaitu : Kesatu ilmu-ilmu

metafisika, kedua yaitu ilmu-ilmu
matematika dan yang terakhir yaitu ilmu-
ilmu alam atau fisik. Klasifikasi tersebut
tidak bisa dirasakan oleh mereka yang tidak
mempercayai dari adanya ontologis ilmu
metafisika atau objek-objek lain, terkecuali
objek fisik.

Secara garis besar akan penulis bahas
tentang klasifikasi di atas, yang pertama
yaitu ilmu-ilmu metafisika, dalam ilmu
tersebut metafisika ini hendak dibahas
tentang objek-objek yang tergolong untuk
objek-objek metafisika, di antaranya Tuhan,
malaikat (akal), serta jiwa. Objek ilmu
metafisika yang pertama yakni tuhan selaku

37


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ /ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

puncak hirarki. Yang tidak dapat diragukan
sebab meragukan status ontologis sebab
akan menganggu sendi-sendi serta status
ontologis alam  selaku  dampaknya.
Demikian pula sifatnya yang immateriil,
mengakibatkan Tuhan abadi, sementara
alam selaku dampaknya tersebut bersifat
fana.

Objek kajian ilmu-ilmu metafisika
kedua yaitu apa yang oleh Ibn Sina
namakan selaku akal. Akal yang
mempunyai wujud immateril, terpisah dari
materi serta gerak.Oleh karena itu akal
tergolong kepada pembahasan objek
metafisika. Yang terakhir akan kajian objek
ilmu metafisika yaitu jiwa, pendapat Ibn
Sina pada pandangan mengenai seputar
keberadaan serta immateriilitas jiwa, dialah
membuktikan keberlangsungan jiwa usai
kematian. Selaras terhadap pembagian
status ontologi yang dikatakan oleh Ibn
Khaldun mengenai keadaan jiwa usai
terpisahnya  dengan  badan, serta
berpulangnya jiwa ke asalnya.

Kemudian kita masuk kepada basis
ontologis ilmu-ilmu matematika dengan
mengetahui terlebih dahulu sifat dasar
objek-objeknya. Bila sifat dasat objek-objek
ilmu metafisika sifatnya immateril, atau
kata lainnya terbebas akan materi serta
gerak, juga fisik sebaliknya yang bersifat
berhubungan terhadap materi juga gerak.

Kemudian bagaimanakah sifat dari
objek matematika? Pendapat Ibn Sina
mengilustrasikan jika objek matematika itu
biarpun dirinya bersifat immateril, tetapi
dia bisa melakukan interaksi terhadap
materi serta gerak. Yang mana cocok selaku
objek-objek ilmu matematika misal angka-
angka.

Basis ontologis klasifikasi ilmu-ilmu
alam atau fisik. Status ontologis ilmu fisik
tersebut nyatanya sangat jelas sebab status

ontologis ilmu ini setidaknya sudah diakui
secara umum untuk eksistensinya, di luar
itu status ontologis tersebut pun berkaitan
langsung terhadap materi serta gerak.
Pastinya ilmu tersebut dibagi berdasarkan
sifat alaminya. Seperti diungkapkan al-
Farabi jika benda-benda alam ini dilukiskan
selaku bentuk-bentuk yang dengan niscaya
berkaitan terhadap materi serta gerak. Ilmu
ini terbagi untuk sejumlah kelompok yakni::
unsur-unsur, mineral, tumbuhan, hewan,
serta manusia.

Kelima pembagian di atas adalah basis
dari status ontologi fisik, dimana tiap
unsurnya memerlukan ilmu-ilmu tersendiri
guna pembahasan hal itu. Pastinya masih
banyak lagi objek kajian yang sudah
dikembangkan pada objek fisik ini oleh
para ilmuan serta para filosof islam tentang
aspek tersebut.

Secara ringkas bisa dipahami jika pada
basis ontologis klasifikasi ilmu sebagaimana
sudah sedikit dibahas dalam pembahasan
sebelumnya tersebut dibagi jadi yakni
immateril, matematika, serta fisik. Dimana
tiap objek-objek yang terdapat dalam setiap
status ontologis ilmu ini adalah basis
ontologis klasifikasi ilmu.

Setelah pembahasan di atas, maka
menurut penulis mengenai Konsep Sedekah
Yusuf Mansur dalam Perspektif Filsafat
Dakwah secara ontologis, maka objek
ontologisnya adalah objek-objek metafisika
karena sedekah oleh Yusuf Mansur juga
dikaitkan dengan Tuhan, jiwa, hati, amal,
dan sebagainya. Selain itu juga masuk pada
objek-objek ontologis matematika sebab
konsep sedekah Yusuf Mansur seringkali
persoalan angka-angka.

Setelah peneliti melakukan analisis,
maka peneliti berpendapat bahwa secara
perspektif Filsafat Dakwah, maka basis
epistemologis konsep sedekah Yusuf

38


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ /ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Mansur adalah dakwah kontemporer atau
dapat dikatakan dakwah yang dilakukan
oleh Yusuf Mansur adalah bukan dakwah
konvensional melainkan dakwah
kontemporer. Hal itu berdasarkan cara ia
berdakwah dengan metode menggunakan
teknologi digital, kekinian/kontekstual, dan
tepat sasaran.

Dikatakan kontemporer sebab ditinjau
dari kapasitasnya untuk menyampaikan
materi dakwah. Bagaimana Yusuf Mansur
mengemas materi dakwah yang gampang
diterima, tidak menjenuhkan, aktual serta
selaras terhadap kebutuhan audiens.

Hal itu terbukti bahwa Yusuf Mansur
mencipatakan platform website resmi yang
mudah diakses, aktif tidak hanya di televisi
tetapi juga di Youtobe, di media sosial,
menulis dengan bahasa kekinian dan gaul,
bahkan ia menciptakan aplikasi yaitu
Paytren.

Selain itu, penulis juga menilai bahwa
cara dari dakwah Yusuf Mansur adalah
tentang Sedekah. Sehingga setiap ia
berdakwah seringkali kita menemukan
bahwa ia selalu mengkaitkannya dengan
sedekah.

Analisis yang penulis maksud di sini
adalah analisis berdasarkan data yang
penulis peroleh dari rekam jejak dan karya
Yusuf Mansur yang telah terpublish secara
resmi dan ilmiah, atau secara aksiologis
yang telah dilakukan oleh Yusuf Mansur.

Kajian Islam kontemporer
mengungkapkan bahwa perkembangan
metode dakwah di masyarakat zaman
digital bertambah beragam serta wujudnya.
Metode dakwah menggunakan gaya
ceramah tradisional tidak kembali jadi satu-
satunya model yang dijalankan oleh para
ustad. Perkembangan teknologi lewat
aplikasi selaku produk keagamaan bisa jadi
media yang dipakai untuk berdakwah salah

satu nya yakni ustad Yusuf Mansur. Salah
satu contohnya adalah aplikasi Paytren.
Sehingga menurut penulis bahwa terdapat
juga komersialisasi agama menggunakan
metode jual beli produk-produk spiritual.
Yang mana hal itu adalah bentuk
representasi akan komodifikasi agama yang
membawa transformasi wujud praktek
keagamaan di masyarakat zaman digital
yang tergambar pada komunitas pengguna
yang dipelopori oleh Ustadz Yusuf Mansur.

Setelah penulis perhatikan bahwa pada
aplikasi paytren, ada gejala bahwa para
pemakainya memanfaatkan aplikasi itu
untuk setiap aktifitas transaksinya yang
dipandang selaku suatu ibadah pada
praktik keagamaannya. Pada metode
seperti ini terdapat nilai-nilai spiritual
keagamaan yang mengajarkan seseorang
guna mengingat serta beribadah terhadap
Rabb-Nya, akan tetapi di sisi lain dengan
tidak langsung terkandung nilai material
serta nilai transaksi lewat produk
keagamaan yang diberikan oleh Yusuf
Mansur dalam wujud transaksi jual beli
lewat aplikasi berbayar paytren di media
online. Hal ini memperlihatkan bagaimana
komersialisasi ~ juga  berjalan  lewat
penyesuaian realitas lokal dengan meninjau
sisi perkembangan masyarakat sekarang
terutama masyarakat kelas menengah atau
kaum wurban yang tinggal di kawasan
perkotaan?”

Konsumsi Islam selaku komoditas
keagamaan sekarang ini sudah menyebar
serta berkembang di Indonesia dan
mempunyai dampak-dampak sisi ekonomi
serta budaya yang sifatnya kompleks secara

17Geertz, Clifford . 1986. Islam Observed :
Religious Development in Marocco and
Indonesia. New
HeavenandLondon:YaleUniversityPress,
chapter1,” TwoCountries, TwoCultures”.

39


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ /ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Komodifikasi Islam

prosesnya.
memperlihatkan peningkatan religiusitas

dalam  masyarakat = Indonesia  juga
membenarkan jika tumbuhnya konsumsi
dari produk-produk Islam menimbulkan
proses Islamisasi lebih jauh selaku bagian
dari pernyataan atas keimanan akan agama
yang dipeluk. Argumen yang dibangun
oleh para Filosof Islam akan berkesimpulan
yang mendukung kebenaran Islam.
Berbicara tentang hubungan ini tidak bisa
kita nafikan, karena istilah filsafat itu
berasal dari Yunani, akan tetapi yg dikenal
adalah hikmah (Oliver Leaman. Pengantar
Fislafat Islam “Sebuah Pendekatan Tematis”

Benar bahwa mungkin ada
komersialisasi dari aplikasi atau media
dakwah Yusuf Mansur. Namun dalam
kacamata Filsafat Dakwah hal itu sah dan
dibenarkan saja, sebab yang terpenting
dalam Filsafat Dakwah bahwa seorang da’i
itu menggunakan ide kreatifnya, agar apa
yang ia sampaikan mengena kepada para
pendengar dan itu sesuai dengan konteks
kehidupan mereka agar mereka mau
mengikuti dakwahnya. Selain itu, bahwa
seorang pendakwah sendiri harus sudah
melakukan apa yang ia katakana, sebab
sesuai dengan tujuan filsafat bahwa
seseorang harus cinta pada kebijaksanaan,
dan orang yang bijaksana adalah orang
yang telah melakukan terlebih dahulu apa
yang ia katakan sebelum ia mengatakan.
Hal itu juga sesuai dengan apa yang
diajarkan oleh tauladan bijak kita yaitu
Nabi Muhammad saw.

Dan menurut penulis, Yusuf Mansur
sudah melakukan hal tersebut sesuai
dengan Filsafat Dakwah, sebab berdasarkan
bukti-bukti di atas sebelumnya bahwa apa
yang diajarkan oleh Yusuf Mansur adalah
berdasarkan apa yang ia alami dan

buktikan. Selain itu argument yang
dibangun oleh para filsuf Islam selalu akan
berkesimpulan yang mendukung kebenaran
Islam, dan begitu juga yang dilakukan oleh
Yusuf Mansur dalam Konsep Sedekahnya.!8
Kesimpulan

Masyarakat menilai sedekah itu
merupakan langkah atau awal untuk
membuka keselamatan, kesejahteraan, dan
keberkahan. Hal itu bisa terlihat bahwa
mereka mau melakukan sedekah karena
mereka ingin terhindar dari bahaya
bencana, dan mereka melakukan sedekah
agar agar permohonan mereka dikabulkan
oleh Allah swt. Mereka diridhoi, mereka
diampuni dan mereka mendapatkan
balasan yang berlipat ganda. Bahwa dalam
perspektif filsafat dakwah, ajakan untuk
sedekah harus merujuk pada landasan
filosofis dakwah yaitu Q.S an-Nahl ayat 125.
Bahwa para pendakwah yang menyeru
pada sedekah harus dengan hikmah
(berdakwah dengan bijaksana, benar, budi
mulia dan berhati bersih), al-mau’idzah
hasanah (memberi pengajaran, bimbingan
atau pendidikan yang baik), serta al-
mujadalah bi al-lati hiya ahsan (berdialog atau
bertukar pendapat yang baik). Selanjutnya
bagaimana konsep sedekah yang dilakukan
oleh Yusuf Mansur, maka peneliti
berkesimpulan bahwa sedekah yang
dilakukan oleh Yusuf Mansur adalah
konsep sedekah dengan cara kekinian, ia
mengajak sedekah dengan realitas yang
nyata karena berdasarkan pada pengalaman
ia langsung yang terbukti atau orang lain
yang punya pengalaman langsung. Selain
itu ajakan Yusuf Mansur bersedekah
berdasarkan landasan al-Qur’an, Hadits

180liverLeaman, Pengantar Filsafat
Islam: Sebuah Pendekatan Tematis, terj.Musa
Kazhim & Arif Mulyadim, (Bandung:
Mizan, 2002).

40


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ /ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

dan ulama’ yang mana dakwah sedekah
Yusuf Mansur sesuai dengan konteks dan
dakwah kontemporer. Hal itu kita bisa lihat
dari pendapat Yusuf Mansur bahwa
sedekah merupakan amalan yang bisa
mendapatkan ridha Allah Ta’ala. Yusuf
Mansur mengatakan bahwa sedekah
merupakan  pemberian  sesuatu  dari
seseorang terhadap orang lain dengan
sungguh-sungguh mengharapkan
keridhaan Allah Swt yang dijalankan
dengan spontan serta sukarela. Bahwa
dengan bersedekah bisa mendatangkan
ampunan Allah, menghapus dosa, serta
mendapatkan pertolongan Allah. Jadi ketika
kita banyak dosa dapat dengan cara
bersedekah menghapusnya. Dan ketika kita
butuh pertolongan kepada Allah akan
sesuatu, maka bersedekahlah. Sedangkan
sedekah itu bisa membuat orang terus
menerus melakukannya karena bahagia
melakukannya. Amalakan satu! Setelah
istigomah, tambahkan menjadi 2, tambah
lagi jadi 3, terus amalkan sunnah-sunnah
yang lain, selanjutnya istiqgomahkan. Serta
sedekah itu adalah salah satu kunci
membuka pintu dikabulkannya do’a.
Sehingga setelah bersedekah, tinggal
mintanya saja sama Allah.

Daftar Pustaka

A Miftahudin, Penanaman Nilai Syukur
dalam  Tradisi Sedekah Bumi di Dusun
Kalitanjung  Desa  Tambaknegara  Rawalo
Banyumas, (IAIN Purwokerto: repository,
2016).

Abdulah Nata, Metodologi Studi Islam.
Edisis revisi (Jakarta: Raja Grafindo persada,
2008)

Abdurrahman Al-Baghdadi, Dakwah
Islam dan Masa Depan Umat (Bangil: Al-
Izzah, 1997)

Amirulloh Syarbini, The Miracle Of
Ibadah, (Bandung: Fajar Media, 2011).

Anwar Sanusi, Metodologi Penelitian
Bisnis,(Jakarta : Salemba Empat,2016)

Asep Muhyiddin dan Ahmad Agus
Safei, Metode Pengembangan  Dakwah,(
Bandung : Pustaka Setia, 2002)

Geertz, Clifford . 1986. Islam Observed :
Religious  Development in  Maroccoand
Indonesin. NewHeavenandLondon:YaleUn
iversityPress,chapterl,”

TwoCountries, TwoCultures”.

KiMusaA.Machfoeld,2004, FilsafatDakwa
h(Jakarta: PT Bulan Bintang)

Mestika Zed, Metode  Penelitian
Kepustakaan (Jakarta Yayasan Obor
Indonesia, 2008).

OliverLeaman, Pengantar Filsafat
Islam: Sebuah Pendekatan Tematis, terj.Musa
Kazhim & Arif Mulyadim, (Bandung:
Mizan, 2002).

Samsul Munir Amin, Rekonstruksi
Pemikiran Dakwah Islam, (Jakarta: Amzah,
2008)

Sayyid Sabiq, Figih Sunnah (Bandung:
PT Al-Ma’arif, 1978)

Siti Zainab, Harmonisasi
Dakwah dan Komunikasi
(Banjarmasin: Antasari Press,

2009)

Sri Widati, Tradisi Sedekah Laut di
Wonokerto  Kabupaten —Pekalongan: Kajian
Perubahan Bentuk dan Fungsi, (Unnes: Jurnal
JPP, 2011), vol.1, No.2, Desember.

Sukardi,Metodologi Penelitian Pendidikan
Kompetensi dan Praktiknya (Jakarata : PT
Bumi Aksara,2013)

Sutrisno Hadi, Metodologi Research 1,
(Yogyakarta: Andi Offset, 2014).

Umi iktafa, memberi 10ribu dibalas 10
juta, Real books, 2013

V.Wiratna Sujarweni,Metodeologi
Penelitian ( Yogyakarta : Pustaka Baru Perss,
2014)

41


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ /ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Wahyu Ilaihi dan Harjani Hefni, Yusuf Mansur, An Introductio to The Miracle

Pengantar Sejarah Dakwah (Jakarta: Raja of Giving (Jakarta: Penerbiat Zikrul
Grafindo Persada, 2008) Hakim, 2009

Winarno Surakhmad, Pengantar
Penelitian Ilmiah (Bandung : Tarsito, 1990)

42


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

