
             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

32 
 

Konsep Sedekah dalam  Perspektif Filsafat Dakwah  
(Studi Kasus Konsep Sedekah Yusuf Mansur) 

 
Irwansyah 

UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu  
irwansyah@gmail.com  

 
Abstract: The Concept of Alms in the Perspective of Da'wah Philosophy (A Case Study of Yusuf Mansur's Alms Concept). 
Human life that is increasingly complex makes humans have to be able to adapt to existing developments, work together to 
achieve a happy life in the world and the hereafter. This goal will be easily achieved when humans have a social movement that is 
in accordance with Islamic religious law. Likewise, in preaching Islam without innovation, a movement will find it difficult to 
achieve the mission of Islamic teachings. The mission of the teachings of Islam itself is to be a bearer of grace for the whole world. 
This research is library research, because the objects of study are related to literature. how the concept of alms is carried out by 
Yusuf Mansur, the researcher concludes that the alms carried out by Yusuf Mansur is the concept of alms in a contemporary 
way, he invites alms with real reality because it is based on his direct experience which is proven or other people who have direct 
experience. In addition, Yusuf Mansur's invitation to give alms is based on the basis of the Qur'an, Hadith and scholars' where 
Yusuf Mansur's alms preaching is in accordance with the context and contemporary da'wah. We can see from Yusuf Mansur's 
opinion that Yusuf Mansur, that alms is a practice that can get the pleasure of Allah Ta'ala. Yusuf Mansur said that alms are 
giving something from one person to another with earnest expectations of Allah's pleasure which is carried out spontaneously 
and voluntarily. That by giving charity can bring God's forgiveness, remove sins, and get God's help. So when we have many 
sins, we can give charity to remove them. And when we need help from Allah for something, then give charity. While charity can 
make people continue to do it because they are happy to do it. Practice one! After istiqomah, add it to 2, add it again to 3, 
continue to practice other sunnahs, then istiqomah. And that alms is one of the keys to open the door for prayer to be granted. So 
after giving charity, just ask Allah. 
Keywords: Philosophy of Da'wah, Method of Da'wah, Alms. 
 
Abstrak: Konsep Sedekah dalam  Perspektif Filsafat Dakwah (Studi Kasus Konsep Sedekah Yusuf Mansur). 
Kehidupan manusia yang semakin komplek membuat manusia harus mampu menyesuaikan diri dengan 
perkembangan yang ada, saling bekerjasama untuk mencapai hidup bahagia dunia dan akhirat. Tujuan itu akan 
mudah tercapai manakala manusia itu punya suatu gerakan sosial yang sesuai dengan syariat agama Islam. Begitu 
pula dalam berdakwah Islam tanpa adanya inovasi suatu gerakan akan terasa sulit untuk mencapai  misi ajaran 
Islam. Misi ajaran Islam itu sendiri adalah sebagai pembawa rahmat bagi seluruh alam1Penelitian ini adalah 
penelitian pustaka (library research), karena objek-objek kajiannya ialah hal yang berhubungan dengan literatur-
literatur kepustakaan. bagaimana konsep sedekah yang dilakukan oleh Yusuf Mansur, maka peneliti berkesimpulan 
bahwa sedekah yang dilakukan oleh Yusuf Mansur adalah konsep sedekah dengan cara kekinian, ia mengajak 
sedekah dengan realitas yang nyata karena berdasarkan pada pengalaman ia langsung yang terbukti atau orang lain 
yang punya pengalaman langsung. Selain itu ajakan Yusuf Mansur bersedekah berdasarkan landasan al-Qur’an, 
Hadits dan ulama’ yang mana dakwah sedekah Yusuf Mansur sesuai dengan konteks dan dakwah kontemporer.Hal 
itu kita bisa lihat dari pendapat Yusuf Mansur bahwa Yusuf Mansur, bahwa sedekah merupakan amalan yang bisa 
mendapatkan ridha Allah Ta’ala.Yusuf Mansur mengatakan bahwa sedekah merupakan pemberian sesuatu dari 
seseorang terhadap orang lain dengan sungguh-sungguh mengharapkan keridhaan Allah Swt yang 
dijalankandengan spontan serta sukarela. Bahwa dengan bersedekah bisa mendatangkan ampunan Allah, 
menghapus dosa, serta mendapatkan pertolongan Allah. Jadi ketika kita banyak dosa dapat dengan cara bersedekah 
menghapusnya. Dan ketika kita butuh pertolongan kepada Allah akan sesuatu, maka bersedekahlah. Sedangkan 
sedekah itu bisa membuat orang terus menerus melakukannya karena bahagia melakukannya. Amalakan satu! 
Setelah istiqomah, tambahkan menjadi 2, tambah lagi jadi 3, terus amalkan sunnah-sunnah yang lain, selanjutnya 
istiqomahkan. Serta sedekah itu adalah salah satu kunci membuka pintu dikabulkannya do’a. Sehingga setelah 
bersedekah, tinggal mintanya saja sama Allah. 
Kata Kunci: Filsafat Dakwah, Metode dakwah, Sedekah. 

                                                           
 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705
mailto:irwansyah@gmail.com


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

33 
 

Pendahuluan 
Kehidupan manusia yang semakin 

komplek membuat manusia harus mampu 
menyesuaikan diri dengan perkembangan 
yang ada, saling bekerjasama untuk 
mencapai hidup bahagia dunia dan akhirat. 
Tujuan itu akan mudah tercapai jika 
manusia punya suatu gerakan sosial yang 
sesuai dengan syariat agama Islam. Begitu 
pula dalam berdakwah Islam tanpa adanya 
inovasi suatu gerakan akan terasa sulit 
untuk mencapai  misi ajaran Islam. Misi 
ajaran Islam itu sendiri adalah sebagai 
pembawa rahmat bagi seluruh alam2 

Masalah dakwah Islamiah adalah yang 
sangat penting dalam kehidupan. Bukan 
saja sangat penting, bahkan masalah 
dakwah itu sama sekali tidak dapat 
dipisahkan dari kehidupan umat Islam, 
baik dalam keluarga, maupun dalam 
kehidupan umat beragama. Maju 
mundurnya sebuah umat sebagian besar 
ditentukan oleh maju mundurnya peran 
dakwah itu sendiri. 

Sebagai suatu sistem penyampaian 
materi dakwah dengan menggunakan 
metode ceramah seringkali dilakukan tidak 
berdiri sendiri. Bagaimana masyarakat 
dapat aktif melakukan suatu kegiatan, 
kalau mereka hanya penerima dakwah 
(pasif) yang hanya dituturkan oleh da’i 
tanpa diiringi dengan suri tauladan yang 
baik. Oleh karena itu, dengan memberi 
kombinasi dalam metode ceramah dengan 
metode dakwah sosial, diharapkan dapat 
meningkatkan kualitas umat Muslim secara 
nilai dan aplikasi. 

Menurut Abdurrahman Al-Baghdadi, 
strategi menyampaikan dakwah Islam 
kepada masyarakat luas dapat dilakukan 

                                                           
2Abdulah Nata, Metodologi Studi Islam. Edisis 

revisi (Jakarta: Raja Grafindo persada, 2008), 
h 97 

dalam dua kriteria, yaitu dakwah kepada 
orang kafir dan dakwah kepada orang 
Islam.3 Dalam hal bagaimana strategi 
(kaifiyat) dalam menyampaikan dakwah 
Islam kepada masyarakat secara luas 
memang dapat berbeda-beda, sesuai 
dengan perbedaan orang-orang yang 
menyampaikannya (da’i, ustadz, mubaligh), 
baik penyampaian itu melalui individu 
(perorangan) maupun jama’ah (gerakan).4 

Filosofi dakwah adalah usaha 
perubahan ke arah yang lebih baik. Jadi, 
erat kaitannya dengan perbaikan (ishlah), 
pembaharuan (tajdid),  pembangunan, 
Perbaikan pemahaman, cara berpikir, sikap, 
dan tindakan (aktifitas). Dari pemahaman 
negatif, sempit dan kaku berubah menjadi 
positif dan berwawasan luas. Dari sikap 
menolak (kafir), ragu (munafik), berubah 
menjadi sikap menerima (iman), dengan 
jalan ilm al-yaqin, haqqu al-yaqin menuju al-
ain al-yaqin. Dari sikap imanemosional, statis, 
dan apatis, berubah menjadi iman rasional, 
kreatif, dan inovatif. Dari aktifitas lahwun, 
laib, laghwun yang tidak bermanfaat, baik 
secara individual atau secara kolektif. Semua 
itu untuk mewujudkan kegiatan dakwah 
yang antisipatif, kreatif, dinamis, dan relevan.5 
filsafat dakwah adalah ilmu pengetahuan 
yang memelajari secara kritis dan 
mendalam tentang dakwah (tujuan 
dakwah, mengapa diperlukan proses 
komunikasi dan transformasi ajaran dan 
nilai-nilai Islam dan untuk mengubah 

                                                           
3Abdurrahman Al-Baghdadi, Dakwah Islam 

dan Masa Depan Umat (Bangil: Al-Izzah, 
1997), h 87-88 

4Samsul Munir Amin, Rekonstruksi Pemikiran 
Dakwah Islam, (Jakarta: Amzah, 2008) h 105 

5Asep Muhyiddin dan Ahmad Agus Safei, 

Metode Pengembangan Dakwah,( Bandung : 

Pustaka Setia, 2002) h71. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

34 
 

keyakinan, sikap, dan perilaku seseorang 
khas Islam) dan respon terhadap dakwah 
yang dilakukan oleh para dâ’i dan 
mubaligh, sehingga orang yang didakwahi 
dapat  menjadi manusia-manusia yang baik 
dalam arti beriman, berakhlak mulia seperti 
yang diajarkan oleh Islam.6 

Dalam berdakwah, dikenal banyak 
metode dan media yang dapat digunakan. 
Metode dakwah adalah cara-cara tertentu 
yang dilakukan oleh pelaku dakwah 
kepada sasaran dakwah (masyarakat) untuk 
mencapai suatu tujuan atas dasar hikmah 
dan kasih sayang, maksudnya adalah 
dakwah harus disertai dengan suatu 
pandangan human oriented (menempatkan 
penghargaan yang mulia atas diri 
manusia).7 Di dalam buku karangan Wahyu 
Ilaihi yang berjudul “Pengantar Sejarah 
Dakwah”, Sa’id bin Ali bin Wahj Al-
Qahthani mengatakan bahwa metode 
dakwah adalah ilmu tentang cara 
menyampaikan dakwah dan cara  
menghilangkan halangan-halangan yang 
merintangi sampainya tujuan dakwah.8 

Dalam menjalankan kehidupan di 
dunia ini, manusia hendaklah tidak 
melupakan akhiratnya di atas kepentingan 
dunia. Yusuf Qardhawi,  ahli fiqih hukum 
Islam, menjelaskan bahwa dalam 
menyikapi harta, Islam bersifat tengah-
tengah: tidak condong kepada paham yang 
menolak dunia secara mutlak dan tidak 

                                                           
6KiMusaA.Machfoeld,2004,FilsafatDakwah(Jak

arta: PT Bulan Bintang), h.xv 
7Siti Zainab, Harmonisasi 

Dakwah dan Komunikasi 

(Banjarmasin: Antasari Press,  

2009), h 32. 

8Wahyu Ilaihi dan Harjani Hefni, Pengantar 
Sejarah Dakwah (Jakarta: Raja Grafindo 
Persada, 2008), h 48 

juga condong kepada paham yang 
menjadikan dunia sebagai tujuan akhir, 
sesembahan, dan pujian9 

Jika kita lihat dari beragam realitas 
khususnya Jawa dan banyak penelitian 
karya ilmiah menjelaskan bahwa filosofi 
sedekah yang banyak dilakukan oleh 
masyarakat adalah bersedekah untuk bumi 
agar bumi tidak marah, ngamuk, dan 
sebagainya. Bersedekah untuk Bumi agar 
terhindar dari bencana dan ucapan syukur. 
Contohnya sedekah Bumi yang dilakukan 
oleh masyarakat Kalitanjung, yang rutin 
diadakan pada bulan Sura hari Kamis Wage 
dan Jum’at Kliwon.10 

Selain itu terdapat juga sedekah laut 
atau naber laut, yang dilakukan oleh para 
nelayan yang mana sedekah tersebut 
dilakukan ketika ada masyarakat nelayan 
yang meninggal ketika melaut. Filosofi 
sedekah tersebut agar agar mereka selamat 
dari laut, tidak sebagaimana ada nelayan 
yang meninggal di laut, dan agar mereka 
mendapatkan rezeki melimpah dari laut. 
Sebagaimana tradisi naber laut ini 
dilakukan oleh nelayan di masyarakat 
Wonokerto Kabupaten Pekalongan.11 

Selain itu di masyarakat juga terdapat 
ajakan persuasif agar melakukan sedekah 
secara rombongan. Sebagaimana yang 
dilakukan Komunitas Sedekah Rombongan 
di DKI Jakarta dalam mengajak masyarakat 
bersedekah melalui program 
                                                           

9Umi iktafa, memberi 10ribu dibalas 10 juta, Real 
books, 2013, hal 11 

10 A Miftahudin, Penanaman Nilai Syukur 
dalam Tradisi Sedekah Bumi di Dusun 
Kalitanjung Desa Tambaknegara Rawalo 
Banyumas, (IAIN Purwokerto: repository, 
2016). 

11 Sri Widati, Tradisi Sedekah Laut di Wonokerto 
Kabupaten Pekalongan: Kajian Perubahan 
Bentuk dan Fungsi, (Unnes: Jurnal JPP, 2011), 
vol.1, No.2, Desember. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

35 
 

pendampingan pasien. Mereka juga 
menggunakan media sebagai sarana untuk 
membantu mempermudah masyarakat 
dalam menyalurkan sedekahnya. 

Dari filosofi yang berkembang di 
masyrakat di atas dari dulu sampai 
sekarang, hal itu kemudian dianggap 
berbeda bahkan bertentangan dengan 
ajaran sedekah Islam. Padahal, disisi lain 
masyarakat Indonesia yang mayoritas 
penduduknya beragama Islam, sedekah 
sudah seharusnya menjadi kewajiban yang 
ditunaikan oleh setiap individu yang 
muslim. Sedekah merupakan ibadah yang 
mempunyai dimensi ganda, yaitu 
horizontal dan vertikal. Dimensi horizontal 
berkaitan dengan bentuk dan pola 
hubungan antar manusia, sedangkan  
dimensi  vertikal berkaitan dengan 
hubungan manusia dengan Tuhan. Sedekah 
bisa disebut sebagai ibadah sosial. Ibadah 
sosial merupakan ibadah yang mempunyai 
efek langsung dengan konteks kehidupan 
masyarakat sekitar, mengandung nilai 
gotong royong dan tanggung jawab sosial 
sehingga dapat diharapkan dapat 
meratakan pendapatan ekonomi serta 
menghapus kemiskinan dalam masyarakat. 
Sedekah sebagai sebuah solusi dari 
hubungan kemasyarakatan bagi umat 
muslim. Hal ini membuktikan bahwa 
sedekah adalah sesuatu yang bermanfaat 
dalam kehidupn sosial kita.  

Ada di antara orang yang masih belum 
memahami perihal makna sedekah. Mereka 
mengira bahwa yang disebut dengan 
sedekah itu adalah (pemberian) yang 
berkaitan dengan harta saja, padahal 
bukanlah demikian. Sedekah bisa berupa 
harta, perkataan yang baik, bahkan 
menyingkirkan benda berbahaya di jalan 
umum 

Sedangkan sedekah artinya 
memberikan bantuan atau pertolongan 
berupa barang (harta) atau yang lain tanpa 
mengharap imbalan dan hanya 
mengharapkan ridha Allah Swt. Bersedekah 
dapat diwujudkan dalam berbagai bentuk, 
baik materi maupun yang bersifat 
nonmateri. Misalnya, berupa sumbangan 
pikiran, tenaga, atau perkataan berupa 
saran dan nasihat yang baik. Menurut para 
fuqaha (ahli fiqih) sedekah dalam 
pengertian di atas disebut șadaqah at-tatawwu 
(sedekah secara spontan dan sukarela).12 

Dengan bersedekah akan menyadarkan 
manusia, bahwa harta yang ada pada diri 
manusia sesungguhnya tidak seluruhnya 
miliknya, namun ada hak orang lain. Harta 
yang menjadi hak orang lain itu perlu 
disampaikan kepada yang berhak dengan 
cara bersedekah.  

Barang siapa yang mencintai 
sesamanya sama seperti mencintai dirinya 
sendiri, mereka tidak dihinggapi rasa 
sombong dan takabur gara-gara 
menumpuknya harta, bahkan sebaliknya 
harta menjadi anugerah terbesar mereka 
untuk semakin meningkatkan amal 
kebaikan. Beramal baik kepada sesama itu 
dijanjikan keuntungan yang besar berupa 
ganjaran yang tidak akan pernah putus 
berupa kebahagiaan lahir dan batin, karena 
harta yang disedekahkan akan diganti oleh 
Allah Swt.. 

Sedekah lebih luas dari sekedar zakat 
maupun infak, karena sedekah tidak hanya 
berarti mengeluarkan atau mendermakan 
harta. Namun sedekah mencakup segala 
amal atau perbuatan baik. Dalam sebuah 
hadits digambarkan, “Memberikan 

                                                           
12Amirulloh Syarbini, The Miracle Of Ibadah, 

(Bandung: Fajar Media, 2011), h.110. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

36 
 

senyuman kepada saudaramu adalah 
sedekah.” Secara tersirat sedekah yang 
dimaksudkan dalam hadis tersebut adalah 
segala macam bentuk kebaikan yang 
dilakukan oleh setiap muslim dalam rangka 
mencari keridhaan Allah SWT Baik dalam 
bentuk ibadah atau perbuatan yang secara 
lahiriyah terlihat sebagai bentuk taqarrub 
kepada Allah SWT maupun dalam bentuk 
aktivitas yang secara lahiriyah tidak tampak 
seperti bertaqarrub kepada Allah, seperti 
hubungan intim suami istri, bekerja, dll. 
Semua aktivitas ini bernilai ibadah di sisi 
Allah SWT.13 

Sedekah merupakan bagian dari 
kedermawanan dalam konteks masyarakat 
muslim sebagai wujud kecintaan hamba 
terhadap nikmat Allah yang telah diberikan 
kepadanya sehingga seorang hamba rela 
menyisihkan sebagian hartanya untuk 
kepentingan agama baik dalam rangka 
membantu sesama maupun perjuangan 
dakwah Islam. 

Gerakan sosial mempunyai tujuan 
untuk merubah keadaan sosial yang lebih 
baik. Dalam hal ini gerakan dakwah dan 
sedekah juga mempunyai tujuan mengajak 
manusia kepada kebaikan dan meningalkan 
kejahatan, sehingga keduanya mempunyai 
tujuan yang hampir sama. 

Ustadz Yusuf Mansur sebagai seorang 
pendakwah dengan materi sedekahnya 
telah membuat makna sedekah yang 
sederhana menjadi sesuatu yang 
menajubkan. Televisi, koran, majalah yang 
pernah memuat artikel dan berita beliau 
serta buku-buku yang telah beliau buat 
menggiring opini kita bahwa sedekah itu 
membantu hidup kita dalam menuju 
suksesnya kehidupan. Dengan beberapa 
buku tentang sedekah, para pembaca 

                                                           
13Sayyid Sabiq, Fiqih Sunnah (Bandung: PT 

Al-Ma’arif, 1978), h 173 

bersemangat mencari tahu dan 
mempraktikkan ibadah sedekah yang 
beliau konsepkan dengan sedemikian rupa 
itu. 

Semula banyak orang berpikir bahwa 
hasil usaha dia adalah seukuran kerja, 
seukuran proyek, seukuran dagangan, atau 
seukuran modalnya. Begitulah selama ini 
pikiran kita bekerja. Tidak pernah 
terpikirkan atau jarang terpikirkan bahwa 
hasil usaha bisa diperbesar lewat jalan 
ibadah, dan jalan usaha bisa diperluas lewat 
jalan ibadah.14 Ibadah itu memang banyak 
ragamnya, akan tetapi sedekah punya 
sesuatu yang khas. Sesungguhnya sedekah 
mempunyai pengaruh yang baik dan 
kesudahan yang bagus bagi individu 
maupun masyarakat.  

Selain penulis memunculkan tokoh 
pendakwah kontemporer yaitu Yusuf 
Mansur yang fokus pada sedekah, kalau 
dilihat dari perkembangannya ilmu filsafat 
tampaknya mengabaikan dakwah. Begitu 
pula dakwah tidak membutuhkan ilmu 
filsafat. Karena itu, dibandingkan bidang 
ilmu filsafat lainnya, filsafat dakwah tidak 
begitu menarik untuk didiskusikan , jika 
disebut istilah filsafat dakwah, dalam benak 
kita terlintas beberapa pertanyaan, antara 
lain: apakah filsafat dakwah itu perlu dalam 
kajian ilmu dakwah? Apakah filsafat itu 
induk ilmu dakwah atau hanya cabang ilmu 
dakwah? Dan masih banyak lagi 
pertanyaan yang bisa muncul di benak kita. 

Maka dari itu penulis akan melihat 
salah satu materi dakwah Yusuf Mansur di 
mana bisa menyadarkan orang untuk 
segera bersedekah, padahal secara materi 
dakwah, sedekah itu sudah lama 
disampaikan, melihat fenomena ini apakah 

                                                           
14Yusuf Mansur, An Introductio to The Miracle 

of Giving (Jakarta: Penerbiat Zikrul Hakim, 
2009), h. 1. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

37 
 

ada unsur Filsafat Dakwah dalam materi 
Yusuf Mansur dalam Buku-bukunya. 
dengan demikian bersama penilitian ini, 
penulis mencoba untuk menggali  filsafat 
dakwah yang dilakukan oleh Yusuf Mansur 
pada materi dakwah (mawdu’) tentang  
Sedekah. Dengan tema Sedekah dalam dalam 
perspektif filsafat dakwah studi kasus konsep 
sedekah Yusuf  

Berdasarkan latar belakang di atas, 
maka disusunlah rumusan masalahnya 
sebagai berikut, Apa terminologi sedekah 
perspektif  filsafat Dakwah ?, Bagaimana 
konsep sedekah yang dilakukan oleh Yusuf 
Mansur? 
Metode Penelitian 

Penelitian ini adalah penelitian 
pustaka (library research), karena objek-
objek kajiannya ialah hal yang 
berhubungan dengan literatur-literatur 
kepustakaan.15 Penelitian perpustakaan 
atau dikenal juga dengan riset non reaktif 
berbeda dengan penelitian kualitatif 
lapangan. Beda substansial terletak pada 
judul, masalah penelitian, kerangka 
berpikir, objek/subjeknya, metodologi, 
analisis data, hingga betuk sistematika 
laporan. Para pakar penelitian juga 
berbeda dalam memahami tentang 
penelitian ini, tetapi mereka hampir 
sepakat pada aspek sumber yaitu 
sepenuhnya dari perpustakaan atau 
dokumentasi. Penelitian pustaka adalah 
menjadikan  bahan pustaka berupa buku, 
majalah ilmiah, dokumen-dokumen dan 
materi  lainnya yang dapat dijadikan 
sumber rujukan dalam penelitian.16 
Pembahasan 

                                                           
15Winarno Surakhmad, Pengantar Penelitian 

Ilmiah (Bandung : Tarsito, 1990), h. 182 
16 Sutrisno Hadi, Metodologi Research I, 

(Yogyakarta: Andi Offset, 2014), h. 9. 

Tujuan berfilsafat yakni mendapat 
kebenaran yang sesungguhnya, yang 
terdalam. Bila hasil pemikiran tersebut 
disusun, maka susunan itulah yang 
dinamakan sistematika filsafat. Sistematika 
filsafat atau struktur filsafat pada garis 
besar adalah ontology, epistemologi, serta 
aksilologi. 

Muatan tiap cabang filsafat 
dipengaruhi oleh objek apa yang diteliti 
(dipikirkannya). Pemikiran filsafat sangat 
luas karena memikirkan yang ada (ada 
adalah objek filsafat). Bila dia memikirkan 
pendidikan maka lahirlah filsafat 
pendidikan. Bila memikirkan dakwah maka 
lahirlah filsafat dakwah.  

Secara garis besar maka basis ontologis 
klasifikasi ilmu tersebut dibagi tiga, 
terutama epistimologi Islam, sebab pada 
filsafat Barat itu hanya terbagi dalam 
pengetahuan yang bersifat fisik saja, sebab 
filsafat Barat menolak dari eksistensi status 
ontologis ilmu metafisika, oleh karena itu 
pada filsafat Islam yang masih menjaga 
status ontologis ilmu metafisika, maka basis 
ontologis klasifikasi ilmu dalam 
epistemologi islam tersebut dibagi 3 
diantaranya yaitu : Kesatu ilmu-ilmu 
metafisika, kedua yaitu ilmu-ilmu 
matematika dan yang terakhir yaitu ilmu-
ilmu alam atau fisik. Klasifikasi tersebut 
tidak bisa dirasakan oleh mereka yang tidak 
mempercayai dari adanya ontologis ilmu 
metafisika atau objek-objek lain, terkecuali 
objek fisik. 

Secara garis besar akan penulis bahas 
tentang klasifikasi di atas, yang pertama 
yaitu ilmu-ilmu metafisika, dalam ilmu 
tersebut metafisika ini hendak dibahas 
tentang objek-objek yang tergolong untuk 
objek-objek metafisika, di antaranya Tuhan, 
malaikat (akal), serta jiwa. Objek ilmu 
metafisika yang pertama yakni tuhan selaku 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

38 
 

puncak hirarki. Yang tidak dapat diragukan 
sebab meragukan status ontologis sebab 
akan menganggu sendi-sendi serta status 
ontologis alam selaku dampaknya. 
Demikian pula sifatnya yang immateriil, 
mengakibatkan Tuhan abadi, sementara 
alam selaku dampaknya tersebut bersifat 
fana. 

Objek kajian ilmu-ilmu metafisika 
kedua yaitu apa yang oleh Ibn Sina 
namakan selaku akal. Akal yang 
mempunyai wujud immateril, terpisah dari 
materi serta gerak.Oleh karena itu akal 
tergolong kepada pembahasan objek 
metafisika. Yang terakhir akan kajian objek 
ilmu metafisika yaitu jiwa, pendapat Ibn 
Sina pada pandangan mengenai seputar 
keberadaan serta immateriilitas jiwa, dialah 
membuktikan keberlangsungan jiwa usai 
kematian. Selaras terhadap pembagian 
status ontologi yang dikatakan oleh Ibn 
Khaldun mengenai keadaan jiwa usai 
terpisahnya dengan badan, serta 
berpulangnya jiwa ke asalnya. 

Kemudian kita masuk kepada basis 
ontologis ilmu-ilmu matematika dengan 
mengetahui terlebih dahulu sifat dasar 
objek-objeknya. Bila sifat dasat objek-objek 
ilmu metafisika sifatnya immateril, atau 
kata lainnya terbebas akan materi serta 
gerak, juga fisik sebaliknya yang bersifat 
berhubungan terhadap materi juga gerak. 

Kemudian bagaimanakah sifat dari 
objek matematika? Pendapat Ibn Sina 
mengilustrasikan jika objek matematika itu 
biarpun dirinya bersifat immateril, tetapi 
dia bisa melakukan interaksi terhadap 
materi serta gerak. Yang mana cocok selaku 
objek-objek ilmu matematika misal angka-
angka. 

Basis ontologis klasifikasi ilmu-ilmu 
alam atau fisik. Status ontologis ilmu fisik 
tersebut nyatanya sangat jelas sebab status 

ontologis ilmu ini setidaknya sudah diakui 
secara umum untuk eksistensinya, di luar 
itu status ontologis tersebut pun berkaitan 
langsung terhadap materi serta gerak. 
Pastinya ilmu tersebut dibagi berdasarkan 
sifat alaminya. Seperti diungkapkan al-
Farabi jika benda-benda alam ini dilukiskan 
selaku bentuk-bentuk yang dengan niscaya 
berkaitan terhadap materi serta gerak. Ilmu 
ini terbagi untuk sejumlah kelompok yakni:: 
unsur-unsur, mineral, tumbuhan, hewan, 
serta manusia. 

Kelima pembagian di atas adalah basis 
dari status ontologi fisik, dimana tiap 
unsurnya memerlukan ilmu-ilmu tersendiri 
guna pembahasan hal itu. Pastinya masih 
banyak lagi objek kajian yang sudah 
dikembangkan pada objek fisik ini oleh 
para ilmuan serta para filosof islam tentang 
aspek tersebut. 

Secara ringkas bisa dipahami jika pada 
basis ontologis klasifikasi ilmu sebagaimana 
sudah sedikit dibahas dalam pembahasan 
sebelumnya tersebut dibagi jadi yakni 
immateril, matematika, serta fisik. Dimana 
tiap objek-objek yang terdapat dalam setiap 
status ontologis ilmu ini adalah basis 
ontologis klasifikasi ilmu. 

Setelah pembahasan di atas, maka 
menurut penulis mengenai Konsep Sedekah 
Yusuf Mansur dalam Perspektif Filsafat 
Dakwah secara ontologis, maka objek 
ontologisnya adalah objek-objek metafisika 
karena sedekah oleh Yusuf Mansur juga 
dikaitkan dengan Tuhan, jiwa, hati, amal, 
dan sebagainya. Selain itu juga masuk pada 
objek-objek ontologis matematika sebab 
konsep sedekah Yusuf Mansur seringkali 
persoalan angka-angka. 

Setelah peneliti melakukan analisis, 
maka peneliti berpendapat bahwa secara 
perspektif Filsafat Dakwah, maka basis 
epistemologis konsep sedekah Yusuf 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

39 
 

Mansur adalah dakwah kontemporer atau 
dapat dikatakan dakwah yang dilakukan 
oleh Yusuf Mansur adalah bukan dakwah 
konvensional melainkan dakwah 
kontemporer. Hal itu berdasarkan cara ia 
berdakwah dengan metode menggunakan 
teknologi digital, kekinian/kontekstual, dan 
tepat sasaran. 

Dikatakan kontemporer sebab ditinjau 
dari kapasitasnya untuk menyampaikan 
materi dakwah. Bagaimana Yusuf Mansur 
mengemas materi dakwah yang gampang 
diterima, tidak menjenuhkan, aktual serta 
selaras terhadap kebutuhan audiens. 

Hal itu terbukti bahwa Yusuf Mansur 
mencipatakan platform website resmi yang 
mudah diakses, aktif tidak hanya di televisi 
tetapi juga di Youtobe, di media sosial, 
menulis dengan bahasa kekinian dan gaul, 
bahkan ia menciptakan aplikasi yaitu 
Paytren. 

Selain itu, penulis juga menilai bahwa 
cara dari dakwah Yusuf Mansur adalah 
tentang Sedekah. Sehingga setiap ia 
berdakwah seringkali kita menemukan 
bahwa ia selalu mengkaitkannya dengan 
sedekah. 

Analisis yang penulis maksud di sini 
adalah analisis berdasarkan data yang 
penulis peroleh dari rekam jejak dan karya 
Yusuf Mansur yang telah terpublish secara 
resmi dan ilmiah, atau secara aksiologis 
yang telah dilakukan oleh Yusuf Mansur. 

Kajian Islam kontemporer 
mengungkapkan bahwa perkembangan 
metode dakwah di masyarakat zaman 
digital bertambah beragam serta wujudnya. 
Metode dakwah menggunakan gaya 
ceramah tradisional tidak kembali jadi satu- 
satunya model yang dijalankan oleh para 
ustad. Perkembangan teknologi lewat 
aplikasi selaku produk keagamaan bisa jadi 
media yang dipakai untuk berdakwah salah 

satu nya yakni ustad Yusuf Mansur. Salah 
satu contohnya adalah aplikasi Paytren. 
Sehingga menurut penulis bahwa terdapat 
juga komersialisasi agama menggunakan 
metode jual beli produk-produk spiritual. 
Yang mana hal itu adalah bentuk 
representasi akan komodifikasi agama yang 
membawa transformasi wujud praktek 
keagamaan di masyarakat zaman digital 
yang tergambar pada komunitas pengguna 
yang dipelopori oleh Ustadz Yusuf Mansur. 

Setelah penulis perhatikan bahwa pada 
aplikasi paytren, ada gejala bahwa para 
pemakainya memanfaatkan aplikasi itu 
untuk setiap aktifitas transaksinya yang 
dipandang selaku suatu ibadah pada 
praktik keagamaannya. Pada metode 
seperti ini terdapat nilai-nilai spiritual 
keagamaan yang mengajarkan seseorang 
guna mengingat serta beribadah terhadap 
Rabb-Nya, akan tetapi di sisi lain dengan 
tidak langsung terkandung nilai material 
serta nilai transaksi lewat produk 
keagamaan yang diberikan oleh Yusuf 
Mansur dalam wujud transaksi jual beli 
lewat aplikasi berbayar paytren di media 
online. Hal ini memperlihatkan bagaimana 
komersialisasi juga berjalan lewat 
penyesuaian realitas lokal dengan meninjau 
sisi perkembangan masyarakat sekarang 
terutama masyarakat kelas menengah atau 
kaum urban yang tinggal di kawasan 
perkotaan17 

Konsumsi Islam selaku komoditas 

keagamaan sekarang ini sudah menyebar 

serta berkembang di Indonesia dan 

mempunyai dampak-dampak sisi ekonomi 

serta budaya yang sifatnya kompleks secara 

                                                           
17Geertz, Clifford . 1986. Islam Observed : 

Religious Development in Marocco and 
Indonesia.New 
HeavenandLondon:YaleUniversityPress,
chapter1,“ TwoCountries,TwoCultures”. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

40 
 

prosesnya. Komodifikasi Islam 

memperlihatkan peningkatan religiusitas 

dalam masyarakat Indonesia juga 

membenarkan jika tumbuhnya konsumsi 

dari produk-produk Islam menimbulkan 

proses Islamisasi lebih jauh selaku bagian 

dari pernyataan atas keimanan akan agama 

yang dipeluk.  Argumen yang dibangun 

oleh para Filosof Islam akan berkesimpulan 

yang mendukung kebenaran Islam. 

Berbicara tentang hubungan ini tidak bisa 

kita nafikan, karena istilah filsafat itu 

berasal dari Yunani, akan tetapi yg dikenal 

adalah hikmah (Oliver Leaman. Pengantar 

Fislafat Islam “Sebuah Pendekatan Tematis” 

Benar bahwa mungkin ada 

komersialisasi dari aplikasi atau media 

dakwah Yusuf Mansur. Namun dalam 

kacamata Filsafat Dakwah hal itu sah dan 

dibenarkan saja, sebab yang terpenting 

dalam Filsafat Dakwah bahwa seorang da’i 

itu menggunakan ide kreatifnya, agar apa 

yang ia sampaikan mengena kepada para 

pendengar dan itu sesuai dengan konteks 

kehidupan mereka agar mereka mau 

mengikuti dakwahnya. Selain itu, bahwa 

seorang pendakwah sendiri harus sudah 

melakukan apa yang ia katakana, sebab 

sesuai dengan tujuan filsafat bahwa 

seseorang harus cinta pada kebijaksanaan, 

dan orang yang bijaksana adalah orang 

yang telah melakukan terlebih dahulu apa 

yang ia katakan sebelum ia mengatakan. 

Hal itu juga sesuai dengan apa yang 

diajarkan oleh tauladan bijak kita yaitu 

Nabi Muhammad saw.  

Dan menurut penulis, Yusuf Mansur 

sudah melakukan hal tersebut sesuai 

dengan Filsafat Dakwah, sebab berdasarkan 

bukti-bukti di atas sebelumnya bahwa apa 

yang diajarkan oleh Yusuf Mansur adalah 

berdasarkan apa yang ia alami dan 

buktikan. Selain itu argument yang 

dibangun oleh para filsuf Islam selalu akan 

berkesimpulan yang mendukung kebenaran 

Islam, dan begitu juga yang dilakukan oleh 

Yusuf Mansur dalam Konsep Sedekahnya.18 
Kesimpulan 

Masyarakat menilai sedekah itu 
merupakan langkah atau awal untuk 
membuka keselamatan, kesejahteraan, dan 
keberkahan. Hal itu bisa terlihat bahwa 
mereka mau melakukan sedekah karena 
mereka ingin terhindar dari bahaya 
bencana, dan mereka melakukan sedekah 
agar agar permohonan mereka dikabulkan 
oleh Allah swt. Mereka diridhoi, mereka 
diampuni dan mereka mendapatkan 
balasan yang berlipat ganda. Bahwa dalam 
perspektif filsafat dakwah, ajakan untuk 
sedekah harus merujuk pada landasan 
filosofis dakwah yaitu Q.S an-Nahl ayat 125. 
Bahwa para pendakwah yang menyeru 
pada sedekah harus dengan hikmah 
(berdakwah dengan bijaksana, benar, budi 
mulia dan berhati bersih), al-mau’idzah 
hasanah (memberi pengajaran, bimbingan 
atau pendidikan yang baik), serta al-
mujadalah bi al-lati hiya ahsan (berdialog atau 
bertukar pendapat yang baik). Selanjutnya 
bagaimana konsep sedekah yang dilakukan 
oleh Yusuf Mansur, maka peneliti 
berkesimpulan bahwa sedekah yang 
dilakukan oleh Yusuf Mansur adalah 
konsep sedekah dengan cara kekinian, ia 
mengajak sedekah dengan realitas yang 
nyata karena berdasarkan pada pengalaman 
ia langsung yang terbukti atau orang lain 
yang punya pengalaman langsung. Selain 
itu ajakan Yusuf Mansur bersedekah 
berdasarkan landasan al-Qur’an, Hadits 

                                                           
18OliverLeaman, Pengantar Filsafat 

Islam: Sebuah Pendekatan Tematis, terj.Musa 
Kazhim & Arif Mulyadim, (Bandung: 
Mizan, 2002). 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

41 
 

dan ulama’ yang mana dakwah sedekah 
Yusuf Mansur sesuai dengan konteks dan 
dakwah kontemporer. Hal itu kita bisa lihat 
dari pendapat Yusuf Mansur bahwa 
sedekah merupakan amalan yang bisa 
mendapatkan ridha Allah Ta’ala. Yusuf 
Mansur mengatakan bahwa sedekah 
merupakan pemberian sesuatu dari 
seseorang terhadap orang lain dengan 
sungguh-sungguh mengharapkan 
keridhaan Allah Swt yang dijalankan 
dengan spontan serta sukarela. Bahwa 
dengan bersedekah bisa mendatangkan 
ampunan Allah, menghapus dosa, serta 
mendapatkan pertolongan Allah. Jadi ketika 
kita banyak dosa dapat dengan cara 
bersedekah menghapusnya. Dan ketika kita 
butuh pertolongan kepada Allah akan 
sesuatu, maka bersedekahlah. Sedangkan 
sedekah itu bisa membuat orang terus 
menerus melakukannya karena bahagia 
melakukannya. Amalakan satu! Setelah 
istiqomah, tambahkan menjadi 2, tambah 
lagi jadi 3, terus amalkan sunnah-sunnah 
yang lain, selanjutnya istiqomahkan. Serta 
sedekah itu adalah salah satu kunci 
membuka pintu dikabulkannya do’a. 
Sehingga setelah bersedekah, tinggal 
mintanya saja sama Allah. 
Daftar Pustaka 

A Miftahudin, Penanaman Nilai Syukur 
dalam Tradisi Sedekah Bumi di Dusun 
Kalitanjung Desa Tambaknegara Rawalo 
Banyumas, (IAIN Purwokerto: repository, 
2016). 

Abdulah Nata, Metodologi Studi Islam. 
Edisis revisi (Jakarta: Raja Grafindo persada, 
2008) 

Abdurrahman Al-Baghdadi, Dakwah 
Islam dan Masa Depan Umat (Bangil: Al-
Izzah, 1997) 

Amirulloh Syarbini, The Miracle Of 
Ibadah, (Bandung: Fajar Media, 2011). 

Anwar Sanusi, Metodologi Penelitian 
Bisnis,(Jakarta : Salemba Empat,2016) 

Asep Muhyiddin dan Ahmad Agus 
Safei, Metode Pengembangan Dakwah,( 
Bandung : Pustaka Setia, 2002) 

Geertz, Clifford . 1986. Islam Observed : 
Religious Development in Maroccoand 
Indonesia.NewHeavenandLondon:YaleUn
iversityPress,chapter1,“ 
TwoCountries,TwoCultures”. 

KiMusaA.Machfoeld,2004,FilsafatDakwa
h(Jakarta: PT Bulan Bintang) 

Mestika Zed, Metode Penelitian 
Kepustakaan (Jakarta : Yayasan Obor 
Indonesia, 2008). 

OliverLeaman, Pengantar Filsafat 
Islam: Sebuah Pendekatan Tematis, terj.Musa 
Kazhim & Arif Mulyadim, (Bandung: 
Mizan, 2002). 

Samsul Munir Amin, Rekonstruksi 
Pemikiran Dakwah Islam, (Jakarta: Amzah, 
2008)  

Sayyid Sabiq, Fiqih Sunnah (Bandung: 
PT Al-Ma’arif, 1978) 

Siti Zainab, Harmonisasi 
Dakwah dan Komunikasi 
(Banjarmasin: Antasari Press,  
2009) 

Sri Widati, Tradisi Sedekah Laut di 
Wonokerto Kabupaten Pekalongan: Kajian 
Perubahan Bentuk dan Fungsi, (Unnes: Jurnal 
JPP, 2011), vol.1, No.2, Desember. 

 Sukardi,Metodologi Penelitian Pendidikan 
Kompetensi dan Praktiknya (Jakarata : PT 
Bumi Aksara,2013) 

Sutrisno Hadi, Metodologi Research I, 
(Yogyakarta: Andi Offset, 2014). 

Umi iktafa, memberi 10ribu dibalas 10 
juta, Real books, 2013 

V.Wiratna Sujarweni,Metodeologi 
Penelitian ( Yogyakarta : Pustaka Baru Perss, 
2014) 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

42 
 

Wahyu Ilaihi dan Harjani Hefni, 
Pengantar Sejarah Dakwah (Jakarta: Raja 
Grafindo Persada, 2008) 

Winarno Surakhmad, Pengantar 
Penelitian Ilmiah (Bandung : Tarsito, 1990) 

Yusuf Mansur, An Introductio to The Miracle 
of Giving (Jakarta: Penerbiat Zikrul 
Hakim, 2009

 
 

 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

