
ISTISYFA : Journal of Islamic Guidance and Conseling 
Departement of Dakwah, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/istisyfa/  

Vol. 4(2), September 2025, 129-135. 

E-ISSN: 3047-2717 

DOI : http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

129 
 

 

Peran Sholat dan Dzikir dalam Menumbuhkan Rasa Tenang 
pada Anak Yatim 

 

 

Lili Sartika Putri 
lilisartikaputri@gmail.com 

Bimbingan Konseling Islam, Jurusan Dakwah, Fakultas Ushuluddin Adab dan Dakwah, 
Universitas Islam Negeri Fatmawati Sukarno Bengkulu 

Correspondence Author :  

Telp : 081540972574 

E-mail : lilisartikaputri@gmail.com 
 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan untuk memahami makna subjektif remaja Muslim terhadap peran 
sholat dan zikir dalam kehidupan emosional mereka. Latar belakang penelitian didasari oleh 
pentingnya praktik religius sebagai mekanisme koping dalam menghadapi tekanan psikologis 
pada masa remaja. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan teknik wawancara 
mendalam kepada tiga informan, kemudian dianalisis melalui tahapan open coding, axial 
coding, dan selective coding. Hasil penelitian menunjukkan bahwa sholat dan zikir dipahami 
sebagai kewajiban spiritual sekaligus sarana pengatur emosi yang efektif. Informan 
menyatakan bahwa mereka merasa gelisah ketika belum melaksanakan sholat, sebagaimana 
tercermin dalam ungkapan . Selain itu, waktu tertentu seperti subuh dan maghrib memberikan 
pengalaman ketenangan lebih mendalam karena dipengaruhi suasana lingkungan. Proses 
internalisasi nilai religius dimulai sejak masa kanak-kanak melalui peran orang tua atau 
pengasuh, sehingga membentuk kebiasaan ibadah yang stabil hingga remaja. Penelitian juga 
menemukan bahwa emosi moral seperti rasa bersalah dan takut hukuman menjadi pendorong 
penting bagi konsistensi praktik keagamaan. Secara keseluruhan, sholat dan zikir berfungsi 
sebagai mekanisme koping religius, regulator moral, dan penopang kesejahteraan emosional 
remaja. Temuan ini memberikan kontribusi terhadap literatur mengenai religiusitas dan 
kesehatan mental, serta membuka ruang untuk pengembangan intervensi berbasis spiritual 
bagi remaja 

 

Abstract 
his study aims to understand the subjective meaning of Muslim adolescents regarding the role of prayer 
and dhikr in their emotional lives. The research background is based on the importance of religious 
practices as a coping mechanism in dealing with psychological stress during adolescence. The study used 
a qualitative approach using in-depth interviews with three informants, then analyzed through open 
coding, axial coding, and selective coding. The results indicate that prayer and dhikr are understood as 
both spiritual obligations and effective means of regulating emotions. Informants stated that they feel 
anxious before praying, as reflected in the expression "...." Furthermore, certain times, such as dawn and 
dusk, provide a deeper sense of calm due to the influence of the surrounding atmosphere. The process of 
internalizing religious values begins in childhood through the role of parents or caregivers, thus forming 
stable worship habits throughout adolescence. The study also found that moral emotions such as guilt and 
fear of punishment are important drivers of consistent religious practice. Overall, prayer and dhikr 
function as religious coping mechanisms, moral regulators, and supports the emotional well-being of 
adolescents. These findings contribute to the literature on religiosity and mental health and open up space 
for the development of spiritually-based interventions for adolescents. 

Kata kunci:  
sholat, zikir,  

koping religius,  

regulasi emosi,  

remaja Muslim,  

kesejahteraan  

spiritual. 

 

Keywords: 
prayer, dhikr,  
religious coping, 
emotional 
regulation, Muslim 
adolescents, 
spiritual well-
being. 

http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa.v2i3.2439
mailto:lilisartikaputri@gmail.com
mailto:lilisartikaputri@gmail.com


ISTISYFA : Journal of Islamic Guidance and Conseling 
Departement of Dakwah, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/istisyfa/  

Vol. 4(2), September 2025, 129-135. 

E-ISSN: 3047-2717 

DOI : http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

130 
 

PENDAHULUAN 
Anak yatim merupakan kelompok yang memiliki tingkat kerentanan psikologis yang 

tinggi karena kehilangan figur orang tua yang semestinya menjadi sumber dukungan emosional, 
kasih sayang, dan rasa aman dalam perkembangan mereka. Dalam kajian psikologi 
perkembangan, kehilangan orang tua sering dikaitkan dengan meningkatnya risiko stres, 
kecemasan, perasaan tidak aman, serta kesulitan dalam regulasi emosi dan adaptasi sosial. 
Kondisi ini semakin kompleks ketika anak harus tinggal di lingkungan panti asuhan yang 
menuntut penyesuaian baru dalam aspek sosial maupun emosional. Dalam konteks demikian, 
intervensi berbasis spiritual menjadi penting, terutama melalui ibadah sholat dan zikir yang 
dalam Islam diyakini berperan menenangkan jiwa serta memulihkan keseimbangan batin 
individu (Maturidi & Maemunah, 2020). Keduanya memiliki dimensi meditatif dan reflektif yang 
dapat membantu anak yatim menemukan ketenangan dalam situasi penuh tekanan. 

Rasa tenang secara psikologis merupakan kondisi ketika individu mampu mencapai 
keseimbangan emosi, memiliki kejernihan berpikir, dan mampu mengendalikan reaksi diri 
terhadap peristiwa kehidupan. Dalam perspektif Islam, ketenangan jiwa (sakīnah) merupakan 
anugerah Allah dan diperoleh melalui kedekatan spiritual, salah satunya melalui ibadah. Hal ini 
sejalan dengan firman Allah dalam Q.S. Ar-Ra’d ayat 28 bahwa "hati menjadi tenang dengan 
mengingat Allah." Oleh karena itu, zikir sebagai praktik mengingat Allah secara berulangulang 
dan sholat sebagai tiang agama memiliki potensi besar sebagai sarana pemulihan psikologis bagi 
anak yatim yang sedang mengalami transisi emosional akibat kehilangan orang tua dan adaptasi 
lingkungan. 

Kajian peneliti terdahulu turut memperkuat pemahaman ini. Bhakti dan Syaefudin (2020) 
menemukan bahwa intensitas membaca dzikir Asmaul Husna dan sholat berjamaah 
berpengaruh signifikan terhadap kontrol diri siswa. Penelitian tersebut menunjukkan bahwa 
ibadah dapat meningkatkan kemampuan mengelola emosi, yang merupakan prasyarat penting 
bagi tercapainya ketenangan jiwa. Penelitian lain oleh Husna et al. (2023) menunjukkan bahwa 
terapi sholat berjamaah efektif mengurangi kecemasan anak yatim piatu di panti sosial. Hasil 
tersebut membuktikan bahwa sholat tidak hanya bentuk kewajiban spiritual, tetapi juga memiliki 
efek terapeutik terhadap kondisi psikologis individu yang mengalami kecemasan. Dalam konteks 
panti asuhan, aktivitas pembinaan ibadah seperti sholat berjamaah, hafalan zikir, serta 
pembiasaan ibadah sunnah bukan hanya dijalankan sebagai rutinitas ritual, melainkan bagian 
integral dari pendidikan karakter dan stabilisasi emosi anak. Penelitian oleh Khaira et al. (2023) 
menunjukkan bahwa pembinaan sholat secara konsisten dapat memperbaiki motivasi beribadah, 
meningkatkan pemahaman praktik ibadah, dan membantu anak lebih disiplin serta tenang 
dalam menjalani aktivitas harian. Pembiasaan ini juga memberi ruang terciptanya ikatan 
emosional antara anak dan pengasuh, sehingga anak merasa didampingi dan diperhatikan. 

Selain sholat, zikir juga menjadi metode efektif dalam pembinaan psikologis anak yatim. 
Zikir memiliki peran membersihkan hati, menghaluskan jiwa, serta menurunkan tingkat 
kecemasan, sebagaimana dijelaskan dalam penelitian Maturidi dan Maemunah (2020). Anak 
yatim yang mengalami trauma kehilangan sering menunjukkan gejala overthinking, kecemasan 
berlebih, dan ketidakstabilan emosi. Melalui zikir, anak diajak untuk kembali mengarahkan 
pikiran kepada Allah, menenangkan diri melalui repetisi lafaz dzikir, serta melatih fokus dan 

http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa.v2i3.2439


ISTISYFA : Journal of Islamic Guidance and Conseling 
Departement of Dakwah, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/istisyfa/  

Vol. 4(2), September 2025, 129-135. 

E-ISSN: 3047-2717 

DOI : http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

131 
 

ketenangan batin. Aktivitas ini menjadikan zikir bukan hanya ritual spiritual, tetapi terapi mental 
yang dapat mengurangi tekanan batin. 

Penelitian lain yang relevan menyoroti peran pengasuh dalam membentuk karakter 
religius anak yatim melalui pembiasaan ibadah. Aswanto et al. (2024) menemukan bahwa 
penguatan nilai Pendidikan Agama Islam (PAI) melalui pembiasaan ibadah mampu membentuk 
karakter anak asuh yang mandiri, sabar, dan mampu mengelola emosinya secara lebih stabil. 
Karakter yang kuat menjadi fondasi terciptanya ketenangan batin, mengingat anak dengan 
regulasi emosi yang baik lebih mampu menghadapi tekanan hidup. Hal ini menunjukkan bahwa 
pembinaan ibadah di panti asuhan tidak hanya berdampak pada aspek spiritual, tetapi juga 
membangun kapasitas personal anak. Secara psikologis, praktik ibadah seperti sholat dapat 
dipahami sebagai bentuk meditasi spiritual. Gerakan sholat seperti rukuk dan sujud dapat 
menciptakan relaksasi fisik, mengurangi ketegangan otot, dan memberikan ketenangan melalui 
pengaturan pernapasan. Penelitian modern dalam psikologi menunjukkan bahwa aktivitas 
meditatif rutin dapat menurunkan kadar hormon stres seperti kortisol dan meningkatkan 
kestabilan mood. Dengan demikian, sholat dapat dipandang sebagai praktik spiritual yang 
memiliki manfaat psikologis yang sejalan dengan metode relaksasi modern. 

Lingkungan panti asuhan sering menghadirkan tekanan emosional seperti kerinduan 
pada keluarga, kurangnya kelekatan emosional, serta tantangan dalam interaksi sosial. Dalam 
kondisi demikian, bimbingan agama menjadi strategi yang digunakan pengasuh untuk 
membantu anak tetap stabil secara emosional. Penelitian oleh Chairunnisa dan Saburi (2023) 
menunjukkan bahwa bimbingan agama mampu mengurangi kebosanan dan tekanan emosional 
anak panti asuhan, terutama melalui aktivitas terstruktur seperti zikir dan sholat berjamaah. Hal 
ini menunjukkan bahwa ibadah memiliki fungsi sosial yang mempererat hubungan interpersonal 
antara pengasuh dan anak. 

Lebih lanjut, pendidikan agama dalam Islam menekankan pentingnya pembentukan 
karakter spiritual sejak dini sebagai fondasi ketenangan jiwa. Penelitian Razi dan Nabawiyah 
(2024) menegaskan bahwa nilai-nilai pendidikan anak dalam Al-Qur'an mencakup aspek 
spiritual, moral, dan karakter yang saling berhubungan, dan semuanya mengarah pada 
pembentukan pribadi yang stabil secara emosional. Anak yatim sebagai kelompok rentan sangat 
memerlukan landasan spiritual yang kuat agar mampu menghadapi tantangan emosional dan 
sosial dalam kehidupannya. 

Dengan mempertimbangkan keseluruhan temuan dan teori tersebut, dapat disimpulkan 
bahwa sholat dan zikir memiliki peran penting dalam menciptakan ketenangan pada anak yatim. 
Aktivitas ibadah ini bukan hanya melatih kedisiplinan spiritual, tetapi juga memberikan ruang 
penyembuhan emosional bagi anak yang mengalami kehilangan. 

Penelitian tentang peran sholat dan zikir terhadap ketenangan anak yatim menjadi 
relevan karena memberikan kontribusi teoritis dan praktis dalam pengembangan program 
pembinaan berbasis spiritual di panti asuhan. Oleh karena itu, penelitian ini penting untuk 
melengkapi literatur yang telah ada serta memberikan panduan praktis bagi pengasuh, lembaga 
sosial, dan praktisi bimbingan konseling Islam dalam mengembangkan intervensi yang efektif. 

 

METODE 

http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa.v2i3.2439


ISTISYFA : Journal of Islamic Guidance and Conseling 
Departement of Dakwah, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/istisyfa/  

Vol. 4(2), September 2025, 129-135. 

E-ISSN: 3047-2717 

DOI : http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

132 
 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus, yang 
bertujuan untuk memahami fenomena penerapan sholat dan zikir pada anak yatim   secara 
mendalam dalam konteks natural melalui penggalian makna, pengalaman, dan persepsi subjek 
penelitian. Penelitian dilaksanakan pada kota bengkulu lokasi yang dipilih secara purposive 
sesuai relevansi dengan fokus penelitian, dengan melibatkan tiga informan AP (18), HM (16), RH 
(18), utama yang dipilih berdasarkan teknik purposive sampling karena memenuhi kriteria 
pengalaman langsung, pemahaman yang memadai, keterlibatan aktif, serta kesediaan untuk 
memberikan data secara terbuka dan komprehensif. Pengumpulan data dilakukan melalui 
wawancara mendalam semi- terstruktur, observasi partisipatif, dan dokumentasi sebagai bentuk 
triangulasi teknik untuk memperkuat keabsahan data. Instrumen utama dalam penelitian ini 
adalah peneliti sendiri, yang berperan sebagai perencana, pengumpul data, penganalisis, dan 
pelapor hasil penelitian, dengan dukungan pedoman wawancara, lembar observasi, dan catatan 
lapangan. Analisis data dilakukan secara interaktif melalui tahapan reduksi data, penyajian data, 
serta penarikan kesimpulan secara induktif hingga diperoleh temuan yang valid dan bermakna 
keabsahan data diuji melalui triangulasi sumber. 

 

HASIL DAN DISKUSI 

Hasil analisis terhadap data wawancara menunjukkan bahwa sholat dan zikir memiliki 
peran psikologis yang sangat kuat dalam kehidupan informan. Pada tahap open coding, 
ditemukan bahwa seluruh informan memaknai sholat sebagai kewajiban spiritual yang tidak 
dapat ditinggalkan, sekaligus sebagai sumber ketenangan emosional. Hal ini tercermin dari 
pernyataan AP yang menyebut, “Ngga tenang kak, gelisah… kalau mau ngelakuin sesuatu itu ngga 
tenang aja gitu kalau belum sholat”. HM mengungkapkan hal serupa dengan menekankan bahwa 
sholat memberikan rasa lega setelah memenuhi kewajiban, sebagaimana ia mengatakan, “Sholat 
itu kan kewajiban… kalau udah melaksanakan kewajiban plong”. Sementara itu, HM menegaskan 
bahwa sholat merupakan kewajiban yang memberikan kedamaian, “Jika sholat maka perasaan kita 
akan menjadi damai, tenang”. 

Selain itu, hasil analisis menunjukkan adanya preferensi waktu sholat tertentu yang 
memberikan ketenangan. AP menyatakan bahwa waktu subuh adalah waktu yang paling 
membuatnya tenang karena suasana masih “sunyi, adem”, sedangkan  dan RH merasakan 
ketenangan lebih pada waktu maghrib. HM misalnya mengatakan, “Kalau aku maghrib… lebih 
sering sendiri setelah mandi”. Dalam koding aksial, preferensi ini dikaitkan dengan konteks 
situasional dan pengalaman pribadi yang membentuk persepsi spiritual individu.Tema lain yang 
sangat dominan adalah peran keluarga sebagai agen utama sosialisasi religius. Informan belajar 
sholat sejak kecil melalui keluarga inti atau pengasuh, seperti  AP yang mengatakan, “Yang 
mengajari sholat ayah sama ibu sebelum sekolah”, dan HM yang belajar dari neneknya setelah orang 
tuanya meninggal, “Sholat pertama sekali sama nenek…”. 

Proses internalisasi ini membentuk pemahaman religius yang bertahan hingga remaja. 
Selain itu, muncul pula tema mengenai rasa gelisah atau bersalah ketika meninggalkan sholat, 
sebagaimana dikemukakan RH bahwa ia akan merasa “resah, gelisah, merasa ada yang mau mendapat 
hukuman” jika meninggalkan ibadah tersebut. Melalui selective coding, diperoleh kategori inti 
bahwa sholat dan zikir berfungsi sebagai mekanisme koping religius yang terinternalisasi melalui 

http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa.v2i3.2439


ISTISYFA : Journal of Islamic Guidance and Conseling 
Departement of Dakwah, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/istisyfa/  

Vol. 4(2), September 2025, 129-135. 

E-ISSN: 3047-2717 

DOI : http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

133 
 

pembelajaran keluarga sejak dini. Kategori inti ini mencerminkan hubungan kuat antara praktik 
ibadah, regulasi emosi, dan nilai moral yang ditanamkan dalam diri informan. Dengan demikian, 
hasil penelitian ini menunjukkan bahwa sholat bukan hanya ritual spiritual, tetapi juga strategi 
psikologis yang menjaga keseimbangan emosional remaja. 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa sholat dan zikir memiliki peran yang signifikan 
sebagai mekanisme koping religius yang membantu individu mengelola stres, kecemasan, dan 
tekanan emosional. Kondisi ini tampak dari pengalaman informan yang merasa gelisah ketika 
belum melaksanakan sholat. Temuan ini sejalan dengan Koenig (2012), yang menyatakan bahwa 
praktik keagamaan rutin dapat meningkatkan ketenangan dan kesehatan mental melalui 
penguatan makna dan keterhubungan spiritual. Dalam konteks remaja, praktik spiritual seperti 
sholat memberikan kerangka stabil yang mampu mengurangi ketegangan psikologis yang umum 
terjadi pada masa perkembangan tersebut. Selain fungsi emosional, sholat juga berperan sebagai 
regulator moral yang memberikan arahan perilaku dan rasa tanggung jawab spiritual. Informan 
menunjukkan adanya emosi moral seperti rasa bersalah ketika meninggalkan sholat, yang dalam 
teori psikologi moral dipahami sebagai mekanisme internal untuk menjaga konsistensi perilaku 
terhadap nilai religius (Tangney, 1992). Hal ini memperlihatkan bahwa praktik sholat tidak hanya 
berfungsi secara spiritual tetapi juga berkontribusi terhadap pembentukan kesadaran etis yang 
memandu perilaku keseharian. 

Pembahasan berikutnya menyoroti pentingnya peran keluarga sebagai agen sosialisasi 
religius. Temuan bahwa informan mempelajari sholat dari orang tua atau nenek menunjukkan 
bahwa internalisasi nilai religius berlangsung melalui interaksi dan pembiasaan sejak masa 
kanakkanak. Literatur perkembangan religius menegaskan bahwa keluarga memiliki peran kunci 
dalam membentuk spiritualitas dan disiplin ibadah (King & Roeser, 2009). Hal ini menunjukkan 
bahwa pengalaman religius masa kecil merupakan fondasi penting yang memengaruhi 
kesejahteraan spiritual dan emosional pada remaja. Kontribusi penting lainnya adalah konteks 
waktu dalam pelaksanaan sholat yang memengaruhi kualitas pengalaman emosional individu. 
Informan merasakan ketenangan lebih pada waktu-waktu tertentu seperti subuh dan maghrib. 
Temuan ini konsisten dengan pandangan Pargament (1997) bahwa konteks lingkungan seperti 
suasana tenang, privasi, atau ritual tertentu dapat meningkatkan efektivitas coping religius. 
Dengan demikian, pengalaman spiritual tidak hanya ditentukan oleh tindakan ibadah, tetapi 
juga oleh kondisi situasional yang menyertainya. 

Studi ini juga mengungkap dinamika antara emosi negatif dan dorongan untuk 
melaksanakan ibadah. Kegelisahan yang muncul saat menunda atau meninggalkan sholat 
menjadi sinyal emosional yang mendorong individu untuk kembali pada ritme spiritualnya. Hal 
ini sejalan dengan konsep self-regulation dalam psikologi, di mana individu menggunakan 
standar internal untuk mengevaluasi dan memperbaiki perilaku. Dalam konteks religius, standar 
tersebut didasarkan pada  nilai  moral  dan  keyakinan  spiritual  yang telah  terinternalisasi.  
Secara  keseluruhan,  hasil penelitian ini memperkuat pemahaman bahwa sholat dan zikir 
memiliki fungsi multidimensi dalam kehidupan remaja Muslim—sebagai kewajiban religius, alat 
pengatur emosi, penuntun moral, dan praktik yang diperkuat melalui pembelajaran keluarga. 
Temuan ini memperkaya literatur tentang religiusitas dan kesehatan mental, serta membuka 
peluang bagi pengembangan program pendampingan remaja yang memanfaatkan pendekatan 
spiritual sebagai intervensi positif bagi kesejahteraan emosional. 

http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa.v2i3.2439


ISTISYFA : Journal of Islamic Guidance and Conseling 
Departement of Dakwah, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/istisyfa/  

Vol. 4(2), September 2025, 129-135. 

E-ISSN: 3047-2717 

DOI : http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

134 
 

 

KESIMPULAN 
Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa sholat dan zikir memiliki peran yang sangat 

penting dalam kehidupan emosional dan spiritual remaja Muslim. Pertama, seluruh informan 
secara konsisten menggambarkan sholat sebagai kewajiban religius yang tidak hanya bersifat 
ritual, tetapi juga menjadi sarana utama untuk memperoleh ketenangan batin. Pernyataan seperti 
“ngga tenang… gelisah… kalau belum sholat” dan “perasaan kita akan menjadi damai, tenang” 
menegaskan bahwa sholat berfungsi sebagai mekanisme regulasi emosi yang efektif. Kedua, 
pengalaman ketenangan tersebut muncul tidak hanya karena aspek spiritual, tetapi juga 
dipengaruhi konteks situasional pelaksanaan sholat. Informan merasakan ketenangan yang lebih 
kuat pada waktu tertentu seperti subuh atau maghrib, yang terkait dengan suasana sunyi atau 
momen menyendiri. Hal ini menunjukkan bahwa lingkungan dan waktu turut memperkuat 
efektivitas praktik spiritual sebagai bentuk koping.  

Ketiga, penelitian ini menemukan bahwa sosialisasi keluarga merupakan faktor kunci 
dalam pembentukan pemahaman religius informan. Pembelajaran sholat sejak kecil melalui 
orang tua atau pengasuh berperan besar dalam internalisasi nilai religius yang bertahan hingga 
masa remaja. Dengan demikian, keluarga berfungsi sebagai agen utama dalam pembentukan 
fondasi spiritual yang memengaruhi perilaku dan kesejahteraan emosional remaja. Keempat, 
temuan juga menunjukkan bahwa emosi moral seperti rasa bersalah, resah, atau takut hukuman 
menjadi pendorong penting bagi konsistensi ibadah. Ketika informan menunda atau 
meninggalkan sholat, munculreaksi emosional negatif yang mendorong mereka untuk kembali 
melaksanakan ibadah. Hal ini menegaskan bahwa sholat tidak hanya bermakna spiritual, tetapi 
juga merupakan mekanisme self-regulation yang terintegrasi dalam struktur psikologis individu. 
Secara keseluruhan, penelitian ini menyimpulkan bahwa sholat dan zikir memiliki fungsi 
multidimensional: sebagai kewajiban religius, sarana pengaturan emosi, pemandu moral, serta 
praktik spiritual yang ditanamkan melalui keluarga. Kombinasi aspek-aspek tersebut 
menjadikan sholat sebagai elemen penting dalam menjaga keseimbangan emosional dan spiritual 
remaja Muslim. Temuan ini membuka peluang bagi pengembangan intervensi berbasis religius 
dalam mendukung kesehatan mental remaja, sekaligus memperkaya literatur mengenai 
hubungan antara religiusitas dan kesejahteraan psikolog. 

 

REFERENSI 

Aswanto, F., Yusri, F., & Yunita, S. D. (2024). Peran pengasuh dalam membentuk karakter religius anak 
di Panti Asuhan Yayasan Gerakan Bunda Berbagi. 

Azhar, M., & Varma, S. (2000). Religious psychotherapy as management of bereavement. 
International Journal of Social Psychiatry, 46(2), 110–118. 

Bhakti, W. P., & Syaefudin, M. (2020). Pengaruh intensitas membaca dzikir Asmaul Husna dan sholat 
Zuhur berjamaah terhadap kontrol diri siswa MA di Kota Pekalongan. 

http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa.v2i3.2439


ISTISYFA : Journal of Islamic Guidance and Conseling 
Departement of Dakwah, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/istisyfa/  

Vol. 4(2), September 2025, 129-135. 

E-ISSN: 3047-2717 

DOI : http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

135 
 

Bjorck, J. P., & Cohen, L. H. (1993). Coping with threats, losses, and challenges. Journal of 
Personality and Social Psychology, 65(4), 844–860. 

Chairunnisa, F., & Saburi, A. (2023). Religious guidance strategy in overcoming the boredom of 
orphanage children. 

Fowler, J. W. (1995). Stages of faith: The psychology of human development and the quest for meaning. 
HarperCollins. 

Husna, A., et al. (2023). Efektivitas terapi sholat berjamaah terhadap kecemasan anak yatim piatu di Panti 
Asuhan Bani Jannah. 

Khaira, W., et al. (2023). Pembinaan ibadah salat anak asuh di Panti Asuhan Aisyiyah Cabang Koto 
Tangah Timur. 

King, P. E., & Roeser, R. W. (2009). Religion and spirituality in adolescent development. In R. M. 
Lerner & L. Steinberg (Eds.), Handbook of adolescent psychology (pp. 435–478). Wiley. 

Koenig, H. G. (2012). Religion, spirituality, and health: The research and clinical implications. 
ISRN Psychiatry, 2012, 278730. https://doi.org/10.5402/2012/278730 

Maturidi, & Maemunah. (2020). Zikir sebagai terapi penyakit hati dalam perspektif bimbingan dan 
konseling Islam. 

Pargament, K. I. (1997). The psychology of religion and coping: Theory, research, and practice. Guilford 
Press. 

Park, C. L. (2010). Making sense of the meaning literature: An integrative review. Psychological 
Bulletin, 136(2), 257–301. 

Razi, F., & Nabawiyah, H. (2024). Konsep pendidikan anak dalam Al-Qur'an: Studi tafsir mawdu’i. 

Saroglou, V. (2011). Believing, bonding, behaving, and belonging: The big four religious 
dimensions. Journal of Cross-Cultural Psychology, 42(8), 1320–1340. 

Tangney, J. (1992). Situational determinants of shame and guilt in young adults. Journal of 
Personality and Social Psychology, 63(4), 671–686.  

http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa.v2i3.2439
https://doi.org/10.5402/2012/278730

