ISTISYFA : Journal of Islamic Guidance and Conseling
Departement of Dakwah, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu
https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/istisyfa/

Vol. 4(2), September 2025, 129-135.

E-ISSN: 3047-2717
DOI : http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa

Peran Sholat dan Dzikir dalam Menumbuhkan Rasa Tenang

pada Anak Yatim

Lili Sartika Putri
lilisartikaputri@gmail.com

Bimbingan Konseling Islam, Jurusan Dakwah, Fakultas Ushuluddin Adab dan Dakwabh,

Universitas Islam Negeri Fatmawati Sukarno Bengkulu

Correspondence Author :

Telp : 081540972574
E-mail : lilisartikaputri@gmail.com

Kata kunci:
sholat, zikir,
koping religius,
regulasi emosi,
remaja Muslim,
kesejahteraan

spiritual.

Keywords:
prayer, dhikr,
religious coping,
emotional
regulation, Muslim
adolescents,
spiritual well-
being.

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk memahami makna subjektif remaja Muslim terhadap peran
sholat dan zikir dalam kehidupan emosional mereka. Latar belakang penelitian didasari oleh
pentingnya praktik religius sebagai mekanisme koping dalam menghadapi tekanan psikologis
pada masa remaja. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan teknik wawancara
mendalam kepada tiga informan, kemudian dianalisis melalui tahapan open coding, axial
coding, dan selective coding. Hasil penelitian menunjukkan bahwa sholat dan zikir dipahami
sebagai kewajiban spiritual sekaligus sarana pengatur emosi yang efektif. Informan
menyatakan bahwa mereka merasa gelisah ketika belum melaksanakan sholat, sebagaimana
tercermin dalam ungkapan . Selain itu, waktu tertentu seperti subuh dan maghrib memberikan
pengalaman ketenangan lebih mendalam karena dipengaruhi suasana lingkungan. Proses
internalisasi nilai religius dimulai sejak masa kanak-kanak melalui peran orang tua atau
pengasuh, sehingga membentuk kebiasaan ibadah yang stabil hingga remaja. Penelitian juga
menemukan bahwa emosi moral seperti rasa bersalah dan takut hukuman menjadi pendorong
penting bagi konsistensi praktik keagamaan. Secara keseluruhan, sholat dan zikir berfungsi
sebagai mekanisme koping religius, regulator moral, dan penopang kesejahteraan emosional
remaja. Temuan ini memberikan kontribusi terhadap literatur mengenai religiusitas dan
kesehatan mental, serta membuka ruang untuk pengembangan intervensi berbasis spiritual
bagi remaja

Abstract

his study aims to understand the subjective meaning of Muslim adolescents regarding the role of prayer
and dhikr in their emotional lives. The research background is based on the importance of religious
practices as a coping mechanism in dealing with psychological stress during adolescence. The study used
a qualitative approach using in-depth interviews with three informants, then analyzed through open
coding, axial coding, and selective coding. The results indicate that prayer and dhikr are understood as
both spiritual obligations and effective means of regulating emotions. Informants stated that they feel
anxious before praying, as reflected in the expression "...." Furthermore, certain times, such as dawn and
dusk, provide a deeper sense of calm due to the influence of the surrounding atmosphere. The process of
internalizing religious values begins in childhood through the role of parents or caregivers, thus forming
stable worship habits throughout adolescence. The study also found that moral emotions such as guilt and
fear of punishment are important drivers of consistent religious practice. Overall, prayer and dhikr
function as religious coping mechanisms, moral requlators, and supports the emotional well-being of
adolescents. These findings contribute to the literature on religiosity and mental health and open up space
for the development of spiritually-based interventions for adolescents.

ISTISYFA/

129


http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa.v2i3.2439
mailto:lilisartikaputri@gmail.com
mailto:lilisartikaputri@gmail.com

Departement of Dakwah, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu
https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/istisyfa/ t“ISTlSYF A J
Vol. 4(2), September 2025, 129-135. & o

ISTISYFA : Journal of Islamic Guidance and Conseling ; 7,\ ‘
4%

E-ISSN: 3047-2717
DOI : http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa

PENDAHULUAN

Anak yatim merupakan kelompok yang memiliki tingkat kerentanan psikologis yang
tinggi karena kehilangan figur orang tua yang semestinya menjadi sumber dukungan emosional,
kasih sayang, dan rasa aman dalam perkembangan mereka. Dalam kajian psikologi
perkembangan, kehilangan orang tua sering dikaitkan dengan meningkatnya risiko stres,
kecemasan, perasaan tidak aman, serta kesulitan dalam regulasi emosi dan adaptasi sosial.
Kondisi ini semakin kompleks ketika anak harus tinggal di lingkungan panti asuhan yang
menuntut penyesuaian baru dalam aspek sosial maupun emosional. Dalam konteks demikian,
intervensi berbasis spiritual menjadi penting, terutama melalui ibadah sholat dan zikir yang
dalam Islam diyakini berperan menenangkan jiwa serta memulihkan keseimbangan batin
individu (Maturidi & Maemunah, 2020). Keduanya memiliki dimensi meditatif dan reflektif yang
dapat membantu anak yatim menemukan ketenangan dalam situasi penuh tekanan.

Rasa tenang secara psikologis merupakan kondisi ketika individu mampu mencapai
keseimbangan emosi, memiliki kejernihan berpikir, dan mampu mengendalikan reaksi diri
terhadap peristiwa kehidupan. Dalam perspektif Islam, ketenangan jiwa (sakinah) merupakan
anugerah Allah dan diperoleh melalui kedekatan spiritual, salah satunya melalui ibadah. Hal ini
sejalan dengan firman Allah dalam Q.S. Ar-Ra’d ayat 28 bahwa "hati menjadi tenang dengan
mengingat Allah." Oleh karena itu, zikir sebagai praktik mengingat Allah secara berulangulang
dan sholat sebagai tiang agama memiliki potensi besar sebagai sarana pemulihan psikologis bagi
anak yatim yang sedang mengalami transisi emosional akibat kehilangan orang tua dan adaptasi
lingkungan.

Kajian peneliti terdahulu turut memperkuat pemahaman ini. Bhakti dan Syaefudin (2020)
menemukan bahwa intensitas membaca dzikir Asmaul Husna dan sholat berjamaah
berpengaruh signifikan terhadap kontrol diri siswa. Penelitian tersebut menunjukkan bahwa
ibadah dapat meningkatkan kemampuan mengelola emosi, yang merupakan prasyarat penting
bagi tercapainya ketenangan jiwa. Penelitian lain oleh Husna et al. (2023) menunjukkan bahwa
terapi sholat berjamaah efektif mengurangi kecemasan anak yatim piatu di panti sosial. Hasil
tersebut membuktikan bahwa sholat tidak hanya bentuk kewajiban spiritual, tetapi juga memiliki
efek terapeutik terhadap kondisi psikologis individu yang mengalami kecemasan. Dalam konteks
panti asuhan, aktivitas pembinaan ibadah seperti sholat berjamaah, hafalan zikir, serta
pembiasaan ibadah sunnah bukan hanya dijalankan sebagai rutinitas ritual, melainkan bagian
integral dari pendidikan karakter dan stabilisasi emosi anak. Penelitian oleh Khaira et al. (2023)
menunjukkan bahwa pembinaan sholat secara konsisten dapat memperbaiki motivasi beribadah,
meningkatkan pemahaman praktik ibadah, dan membantu anak lebih disiplin serta tenang
dalam menjalani aktivitas harian. Pembiasaan ini juga memberi ruang terciptanya ikatan
emosional antara anak dan pengasuh, sehingga anak merasa didampingi dan diperhatikan.

Selain sholat, zikir juga menjadi metode efektif dalam pembinaan psikologis anak yatim.
Zikir memiliki peran membersihkan hati, menghaluskan jiwa, serta menurunkan tingkat
kecemasan, sebagaimana dijelaskan dalam penelitian Maturidi dan Maemunah (2020). Anak
yatim yang mengalami trauma kehilangan sering menunjukkan gejala overthinking, kecemasan
berlebih, dan ketidakstabilan emosi. Melalui zikir, anak diajak untuk kembali mengarahkan
pikiran kepada Allah, menenangkan diri melalui repetisi lafaz dzikir, serta melatih fokus dan

130


http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa.v2i3.2439

Departement of Dakwah, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu
https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/istisyfa/ t“lSTlSYF A J
Vol. 4(2), September 2025, 129-135.

ISTISYFA : Journal of Islamic Guidance and Conseling ; 7,\ ‘
4%

E-ISSN: 3047-2717
DOI : http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa

ketenangan batin. Aktivitas ini menjadikan zikir bukan hanya ritual spiritual, tetapi terapi mental
yang dapat mengurangi tekanan batin.

Penelitian lain yang relevan menyoroti peran pengasuh dalam membentuk karakter
religius anak yatim melalui pembiasaan ibadah. Aswanto et al. (2024) menemukan bahwa
penguatan nilai Pendidikan Agama Islam (PAI) melalui pembiasaan ibadah mampu membentuk
karakter anak asuh yang mandiri, sabar, dan mampu mengelola emosinya secara lebih stabil.
Karakter yang kuat menjadi fondasi terciptanya ketenangan batin, mengingat anak dengan
regulasi emosi yang baik lebih mampu menghadapi tekanan hidup. Hal ini menunjukkan bahwa
pembinaan ibadah di panti asuhan tidak hanya berdampak pada aspek spiritual, tetapi juga
membangun kapasitas personal anak. Secara psikologis, praktik ibadah seperti sholat dapat
dipahami sebagai bentuk meditasi spiritual. Gerakan sholat seperti rukuk dan sujud dapat
menciptakan relaksasi fisik, mengurangi ketegangan otot, dan memberikan ketenangan melalui
pengaturan pernapasan. Penelitian modern dalam psikologi menunjukkan bahwa aktivitas
meditatif rutin dapat menurunkan kadar hormon stres seperti kortisol dan meningkatkan
kestabilan mood. Dengan demikian, sholat dapat dipandang sebagai praktik spiritual yang
memiliki manfaat psikologis yang sejalan dengan metode relaksasi modern.

Lingkungan panti asuhan sering menghadirkan tekanan emosional seperti kerinduan
pada keluarga, kurangnya kelekatan emosional, serta tantangan dalam interaksi sosial. Dalam
kondisi demikian, bimbingan agama menjadi strategi yang digunakan pengasuh untuk
membantu anak tetap stabil secara emosional. Penelitian oleh Chairunnisa dan Saburi (2023)
menunjukkan bahwa bimbingan agama mampu mengurangi kebosanan dan tekanan emosional
anak panti asuhan, terutama melalui aktivitas terstruktur seperti zikir dan sholat berjamaah. Hal
ini menunjukkan bahwa ibadah memiliki fungsi sosial yang mempererat hubungan interpersonal
antara pengasuh dan anak.

Lebih lanjut, pendidikan agama dalam Islam menekankan pentingnya pembentukan
karakter spiritual sejak dini sebagai fondasi ketenangan jiwa. Penelitian Razi dan Nabawiyah
(2024) menegaskan bahwa nilai-nilai pendidikan anak dalam Al-Qur'an mencakup aspek
spiritual, moral, dan karakter yang saling berhubungan, dan semuanya mengarah pada
pembentukan pribadi yang stabil secara emosional. Anak yatim sebagai kelompok rentan sangat
memerlukan landasan spiritual yang kuat agar mampu menghadapi tantangan emosional dan
sosial dalam kehidupannya.

Dengan mempertimbangkan keseluruhan temuan dan teori tersebut, dapat disimpulkan
bahwa sholat dan zikir memiliki peran penting dalam menciptakan ketenangan pada anak yatim.
Aktivitas ibadah ini bukan hanya melatih kedisiplinan spiritual, tetapi juga memberikan ruang
penyembuhan emosional bagi anak yang mengalami kehilangan.

Penelitian tentang peran sholat dan zikir terhadap ketenangan anak yatim menjadi
relevan karena memberikan kontribusi teoritis dan praktis dalam pengembangan program
pembinaan berbasis spiritual di panti asuhan. Oleh karena itu, penelitian ini penting untuk
melengkapi literatur yang telah ada serta memberikan panduan praktis bagi pengasuh, lembaga
sosial, dan praktisi bimbingan konseling Islam dalam mengembangkan intervensi yang efektif.

METODE

131


http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa.v2i3.2439

Departement of Dakwah, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu
https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/istisyfa/ t“lSTlSYF A J
Vol. 4(2), September 2025, 129-135.

ISTISYFA : Journal of Islamic Guidance and Conseling ; 7,\ ‘
4%

E-ISSN: 3047-2717
DOI : http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus, yang
bertujuan untuk memahami fenomena penerapan sholat dan zikir pada anak yatim secara
mendalam dalam konteks natural melalui penggalian makna, pengalaman, dan persepsi subjek
penelitian. Penelitian dilaksanakan pada kota bengkulu lokasi yang dipilih secara purposive
sesuai relevansi dengan fokus penelitian, dengan melibatkan tiga informan AP (18), HM (16), RH
(18), utama yang dipilih berdasarkan teknik purposive sampling karena memenuhi kriteria
pengalaman langsung, pemahaman yang memadai, keterlibatan aktif, serta kesediaan untuk
memberikan data secara terbuka dan komprehensif. Pengumpulan data dilakukan melalui
wawancara mendalam semi- terstruktur, observasi partisipatif, dan dokumentasi sebagai bentuk
triangulasi teknik untuk memperkuat keabsahan data. Instrumen utama dalam penelitian ini
adalah peneliti sendiri, yang berperan sebagai perencana, pengumpul data, penganalisis, dan
pelapor hasil penelitian, dengan dukungan pedoman wawancara, lembar observasi, dan catatan
lapangan. Analisis data dilakukan secara interaktif melalui tahapan reduksi data, penyajian data,
serta penarikan kesimpulan secara induktif hingga diperoleh temuan yang valid dan bermakna
keabsahan data diuji melalui triangulasi sumber.

HASIL DAN DISKUSI

Hasil analisis terhadap data wawancara menunjukkan bahwa sholat dan zikir memiliki
peran psikologis yang sangat kuat dalam kehidupan informan. Pada tahap open coding,
ditemukan bahwa seluruh informan memaknai sholat sebagai kewajiban spiritual yang tidak
dapat ditinggalkan, sekaligus sebagai sumber ketenangan emosional. Hal ini tercermin dari
pernyataan AP yang menyebut, “Ngga tenang kak, gelisah... kalau mau ngelakuin sesuatu itu ngga
tenang aja gitu kalau belum sholat”. HM mengungkapkan hal serupa dengan menekankan bahwa
sholat memberikan rasa lega setelah memenuhi kewajiban, sebagaimana ia mengatakan, “Sholat
itu kan kewajiban... kalau udah melaksanakan kewajiban plong”. Sementara itu, HM menegaskan
bahwa sholat merupakan kewajiban yang memberikan kedamaian, “Jika sholat maka perasaan kita
akan menjadi damai, tenang”.

Selain itu, hasil analisis menunjukkan adanya preferensi waktu sholat tertentu yang
memberikan ketenangan. AP menyatakan bahwa waktu subuh adalah waktu yang paling
membuatnya tenang karena suasana masih “sunyi, adem”, sedangkan dan RH merasakan
ketenangan lebih pada waktu maghrib. HM misalnya mengatakan, “Kalau aku maghrib... lebih
sering sendiri setelah mandi”. Dalam koding aksial, preferensi ini dikaitkan dengan konteks
situasional dan pengalaman pribadi yang membentuk persepsi spiritual individu.Tema lain yang
sangat dominan adalah peran keluarga sebagai agen utama sosialisasi religius. Informan belajar
sholat sejak kecil melalui keluarga inti atau pengasuh, seperti AP yang mengatakan, “Yang
mengajari sholat ayah sama ibu sebelum sekolah”, dan HM yang belajar dari neneknya setelah orang
tuanya meninggal, “Sholat pertama sekali sama nenek...”.

Proses internalisasi ini membentuk pemahaman religius yang bertahan hingga remaja.
Selain itu, muncul pula tema mengenai rasa gelisah atau bersalah ketika meninggalkan sholat,
sebagaimana dikemukakan RH bahwa ia akan merasa “resah, gelisah, merasa ada yang mau mendapat
hukuman” jika meninggalkan ibadah tersebut. Melalui selective coding, diperoleh kategori inti
bahwa sholat dan zikir berfungsi sebagai mekanisme koping religius yang terinternalisasi melalui

132


http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa.v2i3.2439

Departement of Dakwah, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu
https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/istisyfa/ t“ISTlSYF A J
Vol. 4(2), September 2025, 129-135. b o

ISTISYFA : Journal of Islamic Guidance and Conseling ; 7,\ ‘
4%

E-ISSN: 3047-2717
DOI : http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa

pembelajaran keluarga sejak dini. Kategori inti ini mencerminkan hubungan kuat antara praktik
ibadah, regulasi emosi, dan nilai moral yang ditanamkan dalam diri informan. Dengan demikian,
hasil penelitian ini menunjukkan bahwa sholat bukan hanya ritual spiritual, tetapi juga strategi
psikologis yang menjaga keseimbangan emosional remaja.

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa sholat dan zikir memiliki peran yang signifikan
sebagai mekanisme koping religius yang membantu individu mengelola stres, kecemasan, dan
tekanan emosional. Kondisi ini tampak dari pengalaman informan yang merasa gelisah ketika
belum melaksanakan sholat. Temuan ini sejalan dengan Koenig (2012), yang menyatakan bahwa
praktik keagamaan rutin dapat meningkatkan ketenangan dan kesehatan mental melalui
penguatan makna dan keterhubungan spiritual. Dalam konteks remaja, praktik spiritual seperti
sholat memberikan kerangka stabil yang mampu mengurangi ketegangan psikologis yang umum
terjadi pada masa perkembangan tersebut. Selain fungsi emosional, sholat juga berperan sebagai
regulator moral yang memberikan arahan perilaku dan rasa tanggung jawab spiritual. Informan
menunjukkan adanya emosi moral seperti rasa bersalah ketika meninggalkan sholat, yang dalam
teori psikologi moral dipahami sebagai mekanisme internal untuk menjaga konsistensi perilaku
terhadap nilai religius (Tangney, 1992). Hal ini memperlihatkan bahwa praktik sholat tidak hanya
berfungsi secara spiritual tetapi juga berkontribusi terhadap pembentukan kesadaran etis yang
memandu perilaku keseharian.

Pembahasan berikutnya menyoroti pentingnya peran keluarga sebagai agen sosialisasi
religius. Temuan bahwa informan mempelajari sholat dari orang tua atau nenek menunjukkan
bahwa internalisasi nilai religius berlangsung melalui interaksi dan pembiasaan sejak masa
kanakkanak. Literatur perkembangan religius menegaskan bahwa keluarga memiliki peran kunci
dalam membentuk spiritualitas dan disiplin ibadah (King & Roeser, 2009). Hal ini menunjukkan
bahwa pengalaman religius masa kecil merupakan fondasi penting yang memengaruhi
kesejahteraan spiritual dan emosional pada remaja. Kontribusi penting lainnya adalah konteks
waktu dalam pelaksanaan sholat yang memengaruhi kualitas pengalaman emosional individu.
Informan merasakan ketenangan lebih pada waktu-waktu tertentu seperti subuh dan maghrib.
Temuan ini konsisten dengan pandangan Pargament (1997) bahwa konteks lingkungan seperti
suasana tenang, privasi, atau ritual tertentu dapat meningkatkan efektivitas coping religius.
Dengan demikian, pengalaman spiritual tidak hanya ditentukan oleh tindakan ibadah, tetapi
juga oleh kondisi situasional yang menyertainya.

Studi ini juga mengungkap dinamika antara emosi negatif dan dorongan untuk
melaksanakan ibadah. Kegelisahan yang muncul saat menunda atau meninggalkan sholat
menjadi sinyal emosional yang mendorong individu untuk kembali pada ritme spiritualnya. Hal
ini sejalan dengan konsep self-regulation dalam psikologi, di mana individu menggunakan
standar internal untuk mengevaluasi dan memperbaiki perilaku. Dalam konteks religius, standar
tersebut didasarkan pada nilai moral dan keyakinan spiritual yang telah terinternalisasi.
Secara keseluruhan, hasil penelitian ini memperkuat pemahaman bahwa sholat dan zikir
memiliki fungsi multidimensi dalam kehidupan remaja Muslim —sebagai kewajiban religius, alat
pengatur emosi, penuntun moral, dan praktik yang diperkuat melalui pembelajaran keluarga.
Temuan ini memperkaya literatur tentang religiusitas dan kesehatan mental, serta membuka
peluang bagi pengembangan program pendampingan remaja yang memanfaatkan pendekatan
spiritual sebagai intervensi positif bagi kesejahteraan emosional.

133


http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa.v2i3.2439

Departement of Dakwah, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu
https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/istisyfa/ t“lSTlSYF A J
Vol. 4(2), September 2025, 129-135.

ISTISYFA : Journal of Islamic Guidance and Conseling ; 7,\ ‘
4%

E-ISSN: 3047-2717
DOI : http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa

KESIMPULAN

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa sholat dan zikir memiliki peran yang sangat
penting dalam kehidupan emosional dan spiritual remaja Muslim. Pertama, seluruh informan
secara konsisten menggambarkan sholat sebagai kewajiban religius yang tidak hanya bersifat
ritual, tetapi juga menjadi sarana utama untuk memperoleh ketenangan batin. Pernyataan seperti
“ngga tenang... gelisah... kalau belum sholat” dan “perasaan kita akan menjadi damai, tenang”
menegaskan bahwa sholat berfungsi sebagai mekanisme regulasi emosi yang efektif. Kedua,
pengalaman ketenangan tersebut muncul tidak hanya karena aspek spiritual, tetapi juga
dipengaruhi konteks situasional pelaksanaan sholat. Informan merasakan ketenangan yang lebih
kuat pada waktu tertentu seperti subuh atau maghrib, yang terkait dengan suasana sunyi atau
momen menyendiri. Hal ini menunjukkan bahwa lingkungan dan waktu turut memperkuat
efektivitas praktik spiritual sebagai bentuk koping.

Ketiga, penelitian ini menemukan bahwa sosialisasi keluarga merupakan faktor kunci
dalam pembentukan pemahaman religius informan. Pembelajaran sholat sejak kecil melalui
orang tua atau pengasuh berperan besar dalam internalisasi nilai religius yang bertahan hingga
masa remaja. Dengan demikian, keluarga berfungsi sebagai agen utama dalam pembentukan
fondasi spiritual yang memengaruhi perilaku dan kesejahteraan emosional remaja. Keempat,
temuan juga menunjukkan bahwa emosi moral seperti rasa bersalah, resah, atau takut hukuman
menjadi pendorong penting bagi konsistensi ibadah. Ketika informan menunda atau
meninggalkan sholat, munculreaksi emosional negatif yang mendorong mereka untuk kembali
melaksanakan ibadah. Hal ini menegaskan bahwa sholat tidak hanya bermakna spiritual, tetapi
juga merupakan mekanisme self-regulation yang terintegrasi dalam struktur psikologis individu.
Secara keseluruhan, penelitian ini menyimpulkan bahwa sholat dan zikir memiliki fungsi
multidimensional: sebagai kewajiban religius, sarana pengaturan emosi, pemandu moral, serta
praktik spiritual yang ditanamkan melalui keluarga. Kombinasi aspek-aspek tersebut
menjadikan sholat sebagai elemen penting dalam menjaga keseimbangan emosional dan spiritual
remaja Muslim. Temuan ini membuka peluang bagi pengembangan intervensi berbasis religius
dalam mendukung kesehatan mental remaja, sekaligus memperkaya literatur mengenai
hubungan antara religiusitas dan kesejahteraan psikolog.

REFERENSI

Aswanto, F., Yusri, F., & Yunita, S. D. (2024). Peran pengasuh dalam membentuk karakter religius anak
di Panti Asuhan Yayasan Gerakan Bunda Berbagi.

Azhar, M., & Varma, S. (2000). Religious psychotherapy as management of bereavement.
International Journal of Social Psychiatry, 46(2), 110-118.

Bhakti, W. P., & Syaefudin, M. (2020). Pengaruh intensitas membaca dzikir Asmaul Husna dan sholat
Zuhur berjamaah terhadap kontrol diri siswa MA di Kota Pekalongan.

134


http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa.v2i3.2439

ISTISYFA : Journal of Islamic Guidance and Conseling Pl
Departement of Dakwah, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu ,", \
s . - - i ‘
https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/istisyfa/ ISTISYFA/
Vol. 4(2), September 2025, 129-135. X

E-ISSN: 3047-2717
DOI : http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa

Bjorck, J. P.,, & Cohen, L. H. (1993). Coping with threats, losses, and challenges. Journal of
Personality and Social Psychology, 65(4), 844-860.

Chairunnisa, F., & Saburi, A. (2023). Religious guidance strategy in overcoming the boredom of
orphanage children.

Fowler, ]J. W. (1995). Stages of faith: The psychology of human development and the quest for meaning.
HarperCollins.

Husna, A., etal. (2023). Efektivitas terapi sholat berjamaah terhadap kecemasan anak yatim piatu di Panti
Asuhan Bani Jannah.

Khaira, W., et al. (2023). Pembinaan ibadah salat anak asuh di Panti Asuhan Aisyiyah Cabang Koto
Tangah Timur.

King, P. E., & Roeser, R. W. (2009). Religion and spirituality in adolescent development. In R. M.
Lerner & L. Steinberg (Eds.), Handbook of adolescent psychology (pp. 435-478). Wiley.

Koenig, H. G. (2012). Religion, spirituality, and health: The research and clinical implications.
ISRN Psychiatry, 2012, 278730. https://doi.org/10.5402/2012 /278730

Maturidi, & Maemunah. (2020). Zikir sebagai terapi penyakit hati dalam perspektif bimbingan dan
konseling Islam.

Pargament, K. I. (1997). The psychology of religion and coping: Theory, research, and practice. Guilford
Press.

Park, C. L. (2010). Making sense of the meaning literature: An integrative review. Psychological
Bulletin, 136(2), 257-301.

Razi, F., & Nabawiyah, H. (2024). Konsep pendidikan anak dalam Al-Qur'an: Studi tafsir mawdu’i.

Saroglou, V. (2011). Believing, bonding, behaving, and belonging: The big four religious
dimensions. Journal of Cross-Cultural Psychology, 42(8), 1320-1340.

Tangney, J. (1992). Situational determinants of shame and guilt in young adults. Journal of
Personality and Social Psychology, 63(4), 671-686.

135


http://dx.doi.org/10.29300/istisyfa.v2i3.2439
https://doi.org/10.5402/2012/278730

