Transformasi Nilai Moderasi melalui Kajian Tafsir Al-Iklil
di Pesantren Al-Balagh Bangilan Tuban Jawa Timur

Ida Kurnia Shofa
Institut Daarul Qur’an Jakarta
e-mail: idakurnia@idaqu.ac.id

Abstract

This study stems from the fact that local interpretations are still treated as “marginal discourse” in
the pesantren curriculum, while classical Middle Eastern interpretations remain the mainstream
scientific authority. As a result, pesantren lose strategic opportunities to explore sources of knowledge
that are closer to their own culture. This study examines the role of the routine study of Tafsir Al-Iklil
by KH. Misbah Musthafa at the Al-Balagh Bangilan Islamic Boarding School as a medium for the
transformation of locally-based moderation values. Using critical analysis and a social construction
approach, this study examines, this study examines how moderate values are produced through texts,
taught through the pedagogical methods of kiai, and institutionalized through pesantren social
practices. The results show that Al-Iklil, through the Pegon language and its closeness to Javanese
culture, provides a contextual framework for interpreting the values of tolerance, tasamuh, tawazun,
and anti-extremism. The dialogical and applicative teaching methods enable the gradual
internalization of moderation as a manifestation of the living Qur'an. Meanwhile, the authority of the
kiai and the social structure of the pesantren reproduce these values into collective norms and
moderate habits of society. This study emphasizes the importance of revitalizing the Nusantara
interpretation as an epistemic source in the study of the Qur'an and Tafsir. These findings show that
local interpretations are not only relevant as cultural products, but also as effective instruments in
building a practice of moderation that is contextual, adaptive, and rooted in the social reality of
Indonesia.

Keywords: Moderation; Tafsir Al-Iklil; Al-Balagh Islamic Boarding School Bangilan.

Abstrak

Penelitian ini berangkat dari kenyataan bahwa tafsir lokal masih diperlakukan sebagai “wacana
pinggiran” dalam kurikulum pesantren, sementara tafsir klasik Timur Tengah tetap menjadi arus
utama otoritas keilmuan. Akibatnya, pesantren kehilangan peluang strategis untuk menggali sumber
pengetahuan yang lebih dekat dengan budaya masyarakatnya sendiri. Studi ini menelaah peran kajian
rutin Tafsir Al-Iklil karya KH. Misbah Musthafa di Pesantren Al-Balagh Bangilan sebagai medium
transformasi nilai moderasi berbasis lokal. Dengan analisis kritis dan pendekatan konstruksi sosial,
penelitian ini mengkaji bagaimana nilai moderasi diproduksi melalui teks, diajarkan melalui metode
pedagogis kiai, dan dilembagakan melalui praktik sosial pesantren. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa Al-Iklil, melalui bahasa Pegon dan kedekatan dengan budaya Jawa, menyediakan kerangka
penafsiran yang kontekstual terhadap nilai toleransi, tasamuh, tawazun, dan anti-ekstremisme.
Metode pengajaran yang dialogis dan aplikatif memungkinkan terjadinya internalisasi moderasi
secara gradual sebagai wujud living Qur’an. Sementara itu, otoritas kiai dan struktur sosial
pesantren mereproduksi nilai-nilai tersebut menjadi norma kolektif dan habitus moderat masyarakat.
Penelitian ini menegaskan pentingnya revitalisasi tafsir Nusantara sebagai sumber epistemik dalam
studi Al-Qur’an dan Tafsir. Temuan ini menunjukkan bahwa tafsir lokal tidak hanya relevan sebagai
produk budaya, tetapi juga sebagai instrumen efektif dalam membangun praksis nilai moderasi yang
kontekstual, adaptif, dan berakar pada realitas sosial Indonesia.

Kata kunci: Moderasi; Tafsir Al-Iklil; Pesantren Al-Balagh Bangilan.


mailto:idakurnia@idaqu.ac.id

Pendahuluan
Pesantren = merupakan  lembaga
keagamaan tertua dan paling

berpengaruh dalam sejarah Islam di
Indonesia. Sebagai institusi pendidikan
yang tumbuh dari akar budaya
Nusantara, pesantren tidak hanya
berfungsi sebagai pusat transmisi ilmu-
ilmu keislaman, tetapi juga sebagai
lembaga sosial yang membentuk karakter
dan identitas keislaman masyarakat.!
Dalam konteks modern yang ditandai
oleh globalisasi, polarisasi keagamaan,
dan menguatnya ideologi ekstrem,
pesantren menghadapi tantangan untuk
mempertahankan tradisi intelektual klasik
sekaligus meneguhkan perannya sebagai
agen moderasi.2

Salah satu pilar tradisi intelektual
pesantren adalah kajian tafsir Al-Qur’an.
Tafsir menjadi instrumen epistemologis
untuk memahami pesan ilahi sekaligus
media pedagogis dalam pembentukan
moral santri3 Namun demikian, kajian
tafsir di banyak pesantren masih

didominasi oleh karya wulama Timur

1 Muhammad Idris Usman, “Pesantren Sebagai
Lembaga Pendidikan Islam (Sejarah Lahir, Sistem
Pendidikan, Dan Perkembangannya Masa Kini),”
Jurnal Al Hikmah XIV (2013): 102.

2 Nuryani, dkk, “Modernisasi Pendidikan Pesantren
Dalam Tantangan Globalisasl,” Jurnal Contemplate:
Jurnal Studi-studi Kesilaman 4, no. 01 (2023): 52-64.

3 Afifullah, “Metode Pembelajaran Tafsir Perspektif
Sivitas Pesantren (Studi Pada Pesantren Di
Sumenep),” Disertasi UIN Sunan Ampel Surabaya,
2019.

|da Kurnia Shofa
TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLIL
DI PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR

Tengah seperti Tafsir al-Jalalayn, Tafsir
Ibn Kathir, dan Tafsir al-Maraghi.
Dominasi ini dapat dipahami karena
otoritas keilmuan karya tersebut, tetapi
berdampak pada orientasi epistemologis
pesantren yang lebih terarah pada konteks
Timur Tengah, sehingga menimbulkan
kesenjangan relevansi ketika diterapkan
dalam konteks sosial Indonesia yang
plural, multietnis, dan multireligius.*

Kecenderungan tersebut mencermin-
kan persoalan epistemologis dalam
pendidikan pesantren, yaitu
ketergantungan pada otoritas
transnasional dan minimnya ruang bagi
pengembangan tafsir lokal yang berakar
pada pengalaman keislaman Nusantara.
Padahal, realitas sosial-budaya Indonesia
menuntut  pendekatan  tafsir  yang
kontekstual, inklusif, dan responsif
terhadap  kemajemukan  masyarakat.
Karena itu, revitalisasi tafsir Nusantara
menjadi penting sebagai wujud interaksi
kreatif antara teks wahyu dan budaya
lokal yang merefleksikan nilai-nilai Islam
rahmatan lil ‘alamin.

Dalam kerangka tersebut, konsep
moderasi beragama yang dirumuskan

Kementerian Agama RI menjadi relevan,

yang meliputi empat indikator: komitmen

4 Rosihon Anwar, Dadang Darmawan, and Cucu
Setiawan, “Kajian Kitab Tafsir Dalam Jaringan
Pesantren Di Jawa Barat,” Wawasan: Jurnal Ilmiah
Agama dan Sosial Budaya 1, no. 1 (2016): 56-69.

231



El-Atkar Vol. 14 Nomor. 2, Juli-Desember 2025

kebangsaan, toleransi, anti kekerasan, dan
akomodasi budaya lokal. Indikator ini
tidak hanya bersifat normatif, tetapi harus
diinternalisasi melalui sistem pendidikan
dan praktik sosial pesantren.5 Dalam hal
ini, tafsir berperan ganda: sebagai alat
analisis untuk memahami teks secara
rasional dan kontekstual, serta sebagai
sarana pedagogis untuk menanamkan
nilai etika Islam. Kajian tafsir lokal yang
berakar pada realitas budaya Indonesia
berpotensi menjadi medium strategis
dalam menanamkan nilai moderasi secara
berkelanjutan.

Pesantren Al-Balagh Bangilan di
Kabupaten Tuban merupakan contoh
penting pengembangan tafsir lokal dalam
pendidikan moderasi. Pesantren ini
menggunakan Tafsir Al-Iklil karya KH.
Misbah Musthafa —tafsir berbahasa Jawa
yang memadukan pemahaman tekstual
Al-Qur’an dengan konteks sosial budaya
masyarakat Jawa.¢ Tafsir ini menanamkan
nilai-nilai toleransi, keadilan,
keseimbangan, dan harmoni sosial,

sehingga berfungsi tidak hanya sebagai

5 Kemenaghumbahas, “Kemenag Humbahas
Sampaikan 4 Indikator Moderasi Beragama,” last
modified 2025,

https:/ /sumut.kemenag.go.id/beranda/singglepos
t/kemenag-humbahas-sampaikan-4-indikator
moderasi-beragama.

6 Supriyanto, “Al-Qur An Dalam Ruang
Keagamaan Islam Jawa: Respons Pemikiran
Keagamaan Misbah Mustafa Dalam Tafsir Al-Iklil
FiMa’ Ani Al-Tanzil,” Jurnal THEOLOGIA 28, no. 1
(2017): 29-54.

7

232

teks keilmuan, tetapi juga sebagai
medium transformasi nilai.”

Bangilan memiliki signifikansi
historis dan sosial sebagai wilayah yang
plural dan multikultural, sekaligus tempat
lahirnya Tafsir Al-Iklil. Kombinasi antara
akar genealogi tafsir dan konteks sosial
yang majemuk menjadikan Bangilan
lokasi ideal untuk menelaah efektivitas
tafsir lokal dalam membangun kesadaran
moderat di masyarakat® Meskipun
demikian, upaya pesantren dalam
mentransformasikan  nilai ~ moderasi
melalui tafsir lokal menghadapi dua
tantangan utama. DPertama, tantangan
epistemologis terkait legitimasi
metodologis tafsir lokal dalam tradisi
tafsir yang masih berorientasi pada
otoritas Timur Tengah. Kedua, tantangan
sosiologis ~ berupa  resistensi  atau
skeptisisme masyarakat yang
menganggap tafsir lokal kurang memiliki
otoritas. Tantangan ini memerlukan
strategi agar tafsir Nusantara dapat
diterima sebagai sumber otoritatif dalam
membangun wacana Islam moderat di
tingkat akar rumput.

Sejumlah penelitian terdahulu telah

mengkaji Tafsir Al-Iklil, seperti kajian

7 Syaddad Ibnu Hambari, “Toleransi Beragama
Dalam Tafsir Ulama Jawa,” Qof 4, no. 2 (2020): 185-
200.

8 Nur Hadi, Mujiburrohman, “Interteks Dan
Ortodoksi Tafsir Al-Iklil Fi Ma ’ Ani Al-Tanzil,”
ULIL ALBAB: Jurnal Ilmiah Multidisiplin 1, no. 6
(2022): 1630-1642.



Supriyanto mengenai metodologi dan
gaya penafsiran berbasis bahasa Pegon,®
studi Syaddad Ibnu Hambari tentang
konsep toleransi dalam AI-Iklil,10 serta
penelitian R. Efendi mengenai konstruksi
sosial nilai keislaman dalam tafsir
tersebut.!’ Namun, penelitian-penelitian
ini masih berfokus pada kajian tekstual,
linguistik, dan metodologis, belum
menelaah secara mendalam bagaimana
tafsir lokal berfungsi sebagai instrumen
transformasi nilai keagamaan dalam
masyarakat multikultural.

Hingga kini belum banyak studi yang
menghubungkan tafsir Nusantara dengan
proses internalisasi nilai moderasi dalam
pendidikan Islam tradisional. Pesantren
Al-Balagh sebagai tempat lahirnya Al-Iklil
menawarkan konteks strategis untuk
melihat bagaimana kajian tafsir dapat
mentransformasikan nilai moderasi di
lingkungan pesantren dan masyarakat
sekitar. Karena itu, penelitian ini hadir
untuk mengisi kekosongan tersebut.

Secara konseptual, penelitian ini

diharapkan berkontribusi bagi

9 Supriyanto, “ Al-Qur’an Dalam Ruang Keagamaan
Islam Jawa: Respons Pemikiran Keagamaan Misbah
Mustafa Dalam Tafsir Al-Iklil Fi Ma ~ Ani Al-
Tanzil.”

10 Hambari, “Toleransi Beragama Dalam Tafsir
Ulama Jawa.”

1 Rosyid Efendi, “Konstruksi Sosial Tradisi
Masyarakat Bangilan Tuban Pasca KH. Misbah
Musthofa: Analisis Dampak Tafsir Al-Iklil Fi Maan
Al-Tanzil Dan Taj Al-Muslimin Min Kalami Rabbil
‘Alamin  Terhadap  Tradisi,” Tesis, 2024,
https:/ /digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/ 67774/ .

|da Kurnia Shofa
TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLIL
DI PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR

pengembangan tafsir Nusantara dalam
perspektif living Qur’an serta
memperkaya wacana moderasi di
lembaga pendidikan Islam. Adapun
secara praktis, penelitian ini menawarkan
model integrasi antara tafsir lokal dan
nilai-nilai moderasi di pesantren sebagai
bagian dari upaya membangun harmoni
sosial dan memperkuat identitas Islam
moderat di Indonesia. Berdasarkan uraian
tersebut, penelitian ini diarahkan untuk
menelaah bagaimana interaksi antara
epistemologi tafsir lokal dan realitas sosial
masyarakat Bangilan membentuk proses
internalisasi nilai-nilai moderasi dalam
kehidupan santri dan  komunitas
pesantren, sekaligus mengkaji bagaimana
Tafsir Al-Iklil digunakan sebagai medium

transformasi nilai moderasi di Pesantren

Al-Balagh Bangilan.

Metode Penelitian
Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif-deskriptif dengan
paradigma interpretif-kritis.!2 Pendekatan
ini dipilih karena penelitian tidak hanya
bertujuan memahami kandungan teks
Tafsir Al-Iklil karya KH. Misbah Musthafa,
tetapi juga menelusuri bagaimana tafsir

tersebut Dberinteraksi dengan realitas

sosial,  epistemologis, dan  praksis

12 G. Burrel dan Morgan, Sociological Paradigms and
Organisational Analysis. (Britain: Athenaeum, n.d.).

233



El-Atkar Vol. 14 Nomor. 2, Juli-Desember 2025

keagamaan di lingkungan Pesantren Al-
Balagh Bangilan, Jawa Timur. Dengan
kata lain, penelitian ini bergerak dari teks
menuju konteks, dari pemaknaan menuju
praksis sosial, dan dari wacana menuju
transformasi nilai. Paradigma interpretatif
digunakan untuk membaca makna teks
sebagaimana dipahami, diajarkan, dan
dihayati oleh komunitas pesantren. Dalam
perspektif ini, makna tidak dianggap
sebagai entitas tetap yang terkandung
dalam teks, melainkan sebagai hasil
dialektika antara teks, pembaca, dan
konteks sosial budaya. Paradigma kritis,
di sisi lain, memberikan ruang bagi
analisis relasi kuasa pengetahuan dalam
praktik tafsir—yakni ketegangan antara
otoritas tafsir yang berasal dari tradisi
Timur Tengah dan corak tafsir lokal
Nusantara yang sering dipandang
subordinat. Pendekatan kritis ini juga
memungkinkan  pembacaan terhadap
tafsir sebagai praktik sosial yang sarat
ideologi dan  potensi  resistance
epistemologique terhadap hegemoni tafsir
sentralistik.

Dalam kerangka tersebut, penelitian
ini menggunakan jenis studi living
Qur'an.  Mengacu  pada  Sahiron
Syamsuddin, living Qur’an bukan hanya
kajian atas teks, melainkan studi
Al-Qur’an

mengenai bagaimana

“dihidupkan” dalam kehidupan sosial

234

dan budaya umat Islam.’® Living Qur’an
menempatkan masyarakat sebagai subjek
penafsir sehingga kajiannya meliputi
interaksi dinamis antara teks, praktik
keagamaan, dan  konstruksi  sosial
pemahaman keagamaan.’* Dalam konteks
penelitian ini, living Qur’an dipahami
sebagai medan dialektis antara Tafsir Al-
Iklil dan realitas sosial Pesantren Al-
Balagh, sehingga tafsir diposisikan
sebagai agen transformasi nilai moderasi
yang hidup di tengah komunitas.
Penelitian ini memanfaatkan data
primer dan sekunder untuk memperoleh
gambaran yang komprehensif mengenai
peran Tafsir Al-Iklil dalam proses
transformasi nilai moderasi di Pesantren
Al-Balagh. Data primer diperoleh dari
naskah lengkap Tafsir Al-Iklil, wawancara
mendalam, serta observasi langsung
terhadap kegiatan pengajian tafsir yang
berlangsung di pesantren tersebut.
Wawancara dilakukan dengan Gus
Asasuddin selaku pengajar utama Tafsir
Al-Iklil dan Ning Muflihah, istri Gus Asas
sekaligus cicit dari KH. Misbah Musthafa.
Melalui sumber dan informan tersebut,

penelitian ini berupaya menangkap

13 M. Mansyur Sahiron Syamsuddin, Metodologi
Penelitian Living Qur'an & Hadis (Yogyakarta: TH-
Press, 2007): 7.

14 Muhammad Alwi HS, “Living Qur’an Dalam
Studi Qur’an Di Indonesia (Kajian Atas Pemikiran
Ahmad Rafiq0,” Hermeneutik : Jurnal Ilmu Al-Qur’an
dan Tafsir 15, no. 1 (2021): 1-18,
file:///C:/Users/ Acer/Downloads/8554-34323-1
PB.pdf.



pemahaman, praktik, dan pengalaman
nyata yang menggambarkan posisi Tafsir
Al-Iklill dalam kehidupan keagamaan
komunitas pesantren.

Observasi  lapangan  dilakukan
selama 24-27 Oktober 2025, mencakup
pengamatan proses pengajaran tafsir,
interaksi sosial santri, serta praktik
keagamaan yang mencerminkan
internalisasi nilai-nilai moderasi. Adapun
data sekunder diperoleh dari buku, artikel
jurnal, dan penelitian terdahulu yang
relevan.

Secara teoretis, analisis data dalam
penelitian ini menggunakan kombinasi
antara teori konstruksi sosial Peter L.
Berger dan Thomas Luckmann!> serta
pendekatan hermeneutika kontekstual.?6
Teori konstruksi sosial digunakan untuk
menjelaskan proses terbentuknya
kesadaran moderasi melalui tiga tahap:
eksternalisasi (pengajaran nilai melalui
kajian tafsir), objektivasi (pembentukan
norma sosial pesantren), dan internalisasi
(penyerapan nilai moderasi ke dalam

kesadaran santri dan masyarakat).

Dengan demikian, transformasi nilai

15 Ferry Adhi Dharma, “Konstruksi Realitas Sosial:
Pemikiran Petter L. Berger Tentang Kenyataan
Sosial,” Jurnal Ilmu Komunikasi 7, no. 1 (2018): 2,
https:/ /kanal.umsida.ac.id/index.php/kanal/articl
e/view/101/147.

16 Christian Ade Maranatha, “Penafsiran Alkitab
Yang Dinamis : Hermeneutika Kontekstual Sebagai
Pendekatan Multidimensional” 4, no. 2 (2024): 138-
155, file:/ / /C:/Users/ Acer/Downloads/339-
Article Text-1595-2-10-20250101.pdf.

|da Kurnia Shofa
TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLIL
DI PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR

dipahami sebagai proses sosial yang
membentuk habitus keislaman moderat.

Sementara itu, hermeneutika
kontekstual digunakan untuk
menafsirkan  Tafsir ~ Al-Iklil ~ dalam
kaitannya dengan bahasa, budaya, dan
problem sosial masyarakat Bangilan.
Pendekatan ini memosisikan tafsir sebagai
praktik sosial yang hidup dan berinteraksi
dengan konteks lokal.

Untuk menjaga validitas data,
penelitian ini menggunakan triangulasi
sumber melalui pembandingan antara
teks tafsir, hasil wawancara dengan para
informan, serta temuan observasi
lapangan. Triangulasi ini memastikan
bahwa  pemaknaan terhadap nilai
moderasi tidak hanya bersumber pada
teks atau ucapan informan, tetapi teruji
melalui praktik keagamaan yang terjadi di
pesantren dan masyarakat sekitarnya.
Dengan menggabungkan keseluruhan
pendekatan  tersebut, penelitian ini
berupaya menghadirkan analisis
komprehensif mengenai bagaimana tafsir
lokal berfungsi sebagai instrumen
epistemologis dan sosiologis dalam

mentransformasikan nilai moderasi.

235



El-Atkar Vol. 14 Nomor. 2, Juli-Desember 2025

Pembahasan
Karakter Hermeneutis Tafsir Al-Iklil
sebagai Tafsir Moderatif

Tafsir Al-Iklil karya KH. Misbah
Musthafa menempati posisi penting
dalam perkembangan tafsir lokal di
Indonesia, khususnya di lingkungan
pesantren Jawa. Pesantren Al-Balagh
Bangilan—sebagai salah satu pusat
pengkajian  kitab  ini—menunjukkan
bagaimana tafsir lokal dapat berperan
sebagai instrumen transformasi nilai
moderasi (wasatiyyah) yang berakar kuat
pada tradisi pesantren sekaligus responsif
terhadap tantangan sosial-keagamaan
kontemporer.

Dalam wacana pemikiran Islam
modern, moderasi tidak berhenti sebagai
slogan kebijakan negara, melainkan
merupakan kerangka epistemik yang
berakar kuat dalam tradisi keilmuan
Islam. Yusuf al-Qaradawi, melalui
karyanya Figh al-Wasatiyyah,
menegaskan bahwa moderasi adalah
prinsip dasar keberagamaan yang
mencakup tawassut (posisi tengah),

ta'adul (keseimbangan), dan tasamuh

(toleransi).’? Kerangka ini memberi

17 Dzikrul Hakim et al., “FORMULASI MODERASI
BERAGAMA DALAM PEMIKIRAN YUSUF AL-”
Jurnal ~ Al-Mubin 6, no. 1 (2023): 47-57,

236

landasan bahwa setiap upaya penafsiran

yang  berorientasi pada  keadilan,
keseimbangan, dan penghormatan
terhadap  perbedaan  sesungguhnya

beroperasi dalam wilayah wasatiyyah
yang autentik.

Perubahan sosial yang berlangsung
semakin cepat, disertai maraknya narasi
ekstremisme dan polarisasi keagamaan,
menuntut hadirnya model tafsir yang
mampu merespons dinamika tersebut
secara proporsional. Dalam konteks ini,
tafsir Al-Iklii memperoleh relevansinya.
Moderasi yang dihadirkan KH. Misbah
bukan lahir dari kompromi pragmatis,
tetapi dari upaya metodologis untuk
menjaga agar penafsiran tetap berakar
pada nilai-nilai moral Al-Qur’an. Salah
satu contoh penafsiran KH. Misbah yang
sangat relevan terlihat dalam
pembacaannya atas QS. al-Baqarah
(2):256, “la ikraha fi al-din” (tidak ada
paksaan dalam beragama). Dalam Al-Iklil,
KH. Misbah menafsirkan ayat ini dengan
menekankan kalimat: “Ora kena memaksa
wong mlebu Islam, merga iman iku kudu teko
saka ati sing legawa.”18
Penegasan bahwa iman harus lahir dari
kerelaan hati merupakan kritik langsung
terhadap praktik pemaksaan, intimidasi

dakwah, serta pola keberagamaan

https:/ /repository.uin-
malang.ac.id/13599/1/13599.pdf.

18 KH Misbah bin Zain al-Mushtafa, Al-Iklil Fi
Ma’ani Al-Tanzil (Surabaya: Al-lhsan, n.d.), Juz 3:
291.



eksklusif yang kerap muncul dalam
kelompok ekstrem.

Contoh  lain  tampak  dalam
penafsirannya atas QS. al-Ma'idah (5):32
tentang kesucian nyawa manusia. KH.
Misbah menulis bahwa membunuh satu
manusia tanpa alasan yang dibenarkan
syariat sama dengan membunuh seluruh
manusia. Ungkapan beliau dalam bahasa
Jawa, “Mateni siji wong kang ora salah kuwi
podho karo maténi manungsa kabeh,”1
menegaskan bahwa kekerasan, apalagi
atas nama agama, merupakan tindakan
yang ditolak secara moral dan teologis.
Penafsiran ini menjadi penting dalam
konteks munculnya kekerasan berbasis
agama karena secara eksplisit ia menolak
normalisasi kekerasan sebagai ekspresi
keimanan.

Moderasi KH. Misbah juga tampak
dalam penafsiran QS. at-Tawbah (9):5—
ayat yang sering dijadikan legitimasi aksi
ekstrem.  Alih-alih memahami ayat
tersebut sebagai perintah perang general,
KH. Misbah memberikan penjelasan
konteks historis bahwa ayat itu turun
terkait  kelompok  musyrik  yang
menyatakan perang dan mengkhianati
perjanjian. Ia menambahkan: “Ora kena

wong Islam nyerang dhisik nek ora ana

19 KH Misbah bin Zain al-Mushtafa, Al-Iklil F1i
Ma’ani Al-Tanzil, Juz 6: 916.

|da Kurnia Shofa
TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLIL
DI PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR

ancaman lan ora ana pangrusakane.”20
Dengan demikian, jihad diposisikan
sebagai tindakan defensif, bukan agresi,
sehingga membantah secara langsung
retorika ekstremis yang menggunakan
ayat ini secara ahistoris. Selain terkait
kekerasan, Al-Iklil juga menunjukkan
moderasi dalam isu polarisasi sosial.
Dalam menafsirkan QS. al-Hujurat (49):13,
“lita’arafu”, KH. Misbah menjelaskan
bahwa keberagaman suku dan kelompok
bukan ancaman, tetapi sarana untuk
saling memahami dan membangun
harmoni sosial. Ia menulis: “Supaya padha
pinter gaul, ngerti budi, lan rukun siji lan
sijiné.”?1 Penjelasan ini menjadi kontras
dengan kelompok-kelompok yang
memaksakan homogenitas dan menolak
pluralitas sosial.

Dengan contoh-contoh tersebut,
terlihat bahwa moderasi dalam Al-Iklil
tidak Dbersifat normatif atau deklaratif
semata, tetapi hadir dalam bentuk
penafsiran  konkret yang menolak
kekerasan, kritik terhadap pemaksaan
agama, klarifikasi atas ayat-ayat perang,
serta penegasan pentingnya pluralitas dan
relasi sosial yang damai. Karena itu, Al-
Iklil tidak hanya penyampai ajaran, tetapi

juga instrumen pedagogis yang efektif

20 KH Misbah bin Zain al-Mushtafa, Al-Iklil Fi
Ma’ani Al-Tanzil, Juz 10.

2l KH Misbah bin Zain al-Mushtafa, Al-Iklil Fi
Ma’ani Al-Tanzil, Juz 26: 4165.

237



El-Atkar Vol. 14 Nomor. 2, Juli-Desember 2025

untuk merespons perubahan sosial,
mencegah ekstremisme, dan merawat
kohesi sosial di tengah polarisasi

keagamaan.

Metodologi Penafsiran: Rasionalitas
dalam Bingkai Tradisi

Metodologi  penafsiran  Al-Iklil
bertumpu pada perpaduan antara tafsir bi
al-ma’thur dan tafsir bi al-ra’y, namun
tetap menempatkan rasionalitas dalam
bingkai tradisi pesantren.?2 Sintesis ini
mencerminkan apa yang oleh Nasr Hamid
Abu Zayd disebut sebagai “hermeneutika
humanistik,” yakni cara membaca Al-
Qur'an yang memosisikan teks sebagai
wacana hidup yang selalu bertemu dan
berdialog dengan pengalaman manusia.??
Pendekatan  rasional-humanistik  ini
tampak jelas ketika KH. Misbah
menafsirkan QS. al-Hujurat (49):13. Istilah
lita'araftt tidak hanya dipahami secara
linguistik sebagai “saling mengenal,”
melainkan diperluas menjadi prinsip

“saling menghormati dan membangun

22 Baidow, “ Aspek Lokalitas Tafsir Al-Iklil Fi
Ma’ani Al-Tanzil Karya KH Mishbah Musthafa: 47-
48"

2 ] K Shofa, Ideologi AL-Ikhwan AL-Muslimun Dalam
Durus Fi Al-Tafsir, Tafsir Juz "Amma Karya Yusuf Al-
Qardhawi (digilib.uinsby.ac.id, 2021): 17,
http:/ /digilib.uinsby.ac.id/id/eprint/51418.

238

kebaikan antar-suku dan bangsa.”
Dengan demikian, analisis bahasa tidak
berhenti pada arti literal, tetapi digunakan
sebagai pintu masuk untuk mengekstraksi
nilai-nilai moral Al-Qur’an sebagaimana
ditekankan Fazlur Rahman melalui
konsep ethical trajectory.?>

Kerangka metodologis ini juga
memengaruhi cara KH. Misbah membaca
ayat-ayat sensitif seperti QS. an-Nisa’
(4):34. Dengan berpijak pada fleksibilitas
mazhab  Syafii,  beliau  menolak
pemahaman  literal terhadap  kata
wadribuhunna sebagai legitimasi kekerasan
fisik, dan menggantinya dengan tafsir
yang Dbersifat edukatif-moral dengan
penegasan pada tanggung jawab suami
untuk berlaku baik (ma’ruf) terhadap istri
sebagaimana kewajiban berimbang yang
berlaku kepada istri untuk menghormati
suami.2 Penafsiran seperti ini
menunjukkan kedekatan epistemologis
dengan kritik para feminis Muslim,
seperti Amina Wadud dan Asma Barlas,

yang sama-sama menegaskan bahwa

keadilan gender merupakan prinsip etis

24 KH Misbah bin Zain al-Mushtafa, Al-Iklil Fi
Ma’ani Al-Tanzil, Juz 26: 4165.

25 Fiki Oktama Putra et al., “Analisis Pemikiran
Fazlur Rahman Tentang Rekonstruksi Metode
Tafsir Kontemporer,” Jurnal Pappasang 1, no. 2
(2024): 366-384.

26 KH Misbah bin Zain al-Mushtafa, Al-Iklil Fi
Ma’ant Al-Tanzil, Juz 5: 700.



yang tidak terpisahkan dari risalah
Qur’ani.?”

Seluruh pendekatan hermeneutis Al-
Iklii  menemukan wujud praktisnya
melalui tradisi pengajaran bandongan di
pesantren,  sebuah  metode  yang
memungkinkan proses transmisi ilmu
terjadi secara langsung antara guru dan
santri. Melalui pola pengajaran ini, nilai-
nilai moderasi tidak hanya disampaikan
sebagai pengetahuan kognitif, tetapi
secara perlahan diinternalisasi menjadi
etos keberagamaan dalam keseharian
santri. Interaksi yang berlangsung di
ruang  bandongan—di mana  teks
dibacakan, dijelaskan, dan
dikontekstualisasikan oleh guru —
menciptakan  ruang  dialog  yang
mempertemukan otoritas teks dengan
pengalaman sosial santri. Dalam konteks
inilah, pendekatan KH. Misbah
mencerminkan apa yang  disebut
Mohammed Arkoun sebagai applied
hermeneutics, yaitu sebuah proses
hermeneutik yang tidak berhenti pada
tataran teoretis, tetapi bekerja secara aktif

dalam kehidupan sosial.? Dengan Kkata

lain, tafsir Al-Qur’an tidak diperlakukan

27 Imron Natsir, “Gender Perspective In The Qur ’
An: A Thematic And Analytical Study Of Equality
And Roles,” Jurnal Takafu 2, no. 1 (2025): 1-16.

28 Getio Budi, “Menakar Ulang Hermeneutika Al-
Quran: Kritik Atas Pemikiran Muhammad
Arkoun,” Substantia: Jurnal llmu-Ilmu Ushuluddin 24,
No. 1 (2022): 16-28.

|da Kurnia Shofa
TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLIL
DI PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR

sebagai aktivitas membaca yang bersifat
pasif, melainkan sebagai proses kreatif
yang terus menghubungkan pesan Ilahi
dengan dinamika kehidupan masyarakat
tempat tafsir tersebut hidup dan
digunakan.

Selain itu, salah satu kekhasan
paling signifikan dari Al-Iklii adalah
domestikasi bahasa melalui penggunaan
Jawa Pegon, yang dalam perspektif
hermeneutik ~ Gadamer  menegaskan
bahwa bahasa bukan sekadar medium
untuk menyampaikan makna, tetapi
ruang tempat pemahaman religius
dibentuk dan dinegosiasikan.??. Dengan
menghadirkan tafsir dalam Pegon, KH.
Misbah membuka ruang dialog yang
memungkinkan santri memasuki
kandungan moral ayat secara lebih intim,
Pegon bekerja pada dua level sekaligus,
pertama, ia menurunkan jarak epistemik
yang sering muncul ketika teks suci
disampaikan dalam bahasa Arab formal
yang kurang akrab bagi sebagian santri,
kedua, ia menciptakan resonansi afektif
yang memperkuat internalisasi nilai,
karena pesan etis Al-Qur'an dihadirkan

melalui idiom dan metafora yang akrab

secara budaya.

2 Ahmad Baidow, “Aspek Lokalitas Tafsir Al-Iklil
Fi Ma’ani Al-Tanzil Karya KH Mishbah Musthafa,”
Nun 1, no. 1 (2015): 33-61,
https:/ /media.neliti.com/media/publications /266
116-aspek-lokalitas-tafsir-al-iklil-fi-maani-
b3280743.pdf.

239



El-Atkar Vol. 14 Nomor. 2, Juli-Desember 2025

Lebih jauh, domestikasi bahasa
semacam ini memainkan peran strategis
dalam meredam penetrasi narasi-narasi
radikal yang cenderung beroperasi
melalui retorika Arab-literalistik dan gaya
dakwah yang kering dari konteks
budaya.®® Dengan mengemas pesan
moderat dalam bahasa Pegon, Al-Iklil
secara tidak langsung membangun
counter-discourse yang berakar pada tradisi
lokal sekaligus memiliki legitimasi sosial
di mata komunitas pesantren; otoritas kiai
yang menjelaskan ayat dalam bahasa lokal
menciptakan kepercayaan epistemik yang
lebih kuat dibanding narasi asing yang
datang melalui simbol dan bahasa yang
tidak  melekat dalam pengalaman
komunitas. Pada saat yang sama, translasi
ke dalam Pegon bukan proses pasif, tetapi
tindakan hermeneutik yang mengandung
pilihan-pilihan leksikal dan penekanan
moral tertentu, sehingga menunjukkan
bahwa KH. Misbah tidak sekadar
“memindahkan bahasa,” tetapi juga
mengarahkan santri pada horizon etis
yang lebih moderat dan inklusif. Di sini
terlihat bahwa fungsi Pegon melampaui
sifatnya sebagai medium linguisti, yakni
membentuk kerangka epistemik dan

kultural yang menghubungkan pesan

30 Zumaroh Hadi Sulistiani, Didin Nurul Rosidin,
And Asep Saefullah, “Aksara Pegon Dan Transmisi
Keilmuan Islam: Potret Dari Pesantren Babakan
Ciwaringin Cirebon,” Edukasi: Jurnal Penelitian
Pendidikan Agama Dan Keagamaan 21, No. 2 (2023):
117-137.

240

Ilahi dengan realitas sosial masyarakat
Jawa, serta memperkuat identitas Islam
Nusantara yang damai, lentur, dan ramah
tradisi. Dengan demikian, domestikasi
bahasa dalam Al-Iklil bukan hanya
strategi pedagogis, tetapi sekaligus
fondasi hermeneutis yang memperkuat
moderasi sebagai cara memahami dan
menghidupi ajaran Islam dalam konteks
lokal.

Jika ditarik sebagai satu kesatuan,
metode penafsiran Al-Iklil menunjukkan
sintesis yang menarik namun sekaligus
menghadirkan  sejumlah  ketegangan
epistemologis yang perlu dibaca secara
kritis. Di satu sisi, KH. Misbah berupaya
menjaga ortodoksi pesantren dengan tetap
berpijak pada tafsir bi al-ma’thur dan
kerangka mazhab Syafi'i, namun di sisi
lain, beliau membuka ruang yang cukup
luas bagi penalaran rasional dan
pembacaan  nilai yang  mendekati
pendekatan  progresif ~para pemikir
modernis. Ketegangan antara tradisi dan
rasionalitas ini bukan kelemahan, tetapi
justru menjadi karakter khas tafsir lokal
Nusantara, meskipun tetap menyisakan
pertanyaan kritis mengenai sejauh mana
fleksibilitas tersebut dapat dipertahankan
tanpa keluar dari kerangka epistemik
pesantren tradisional.

Sehingga dapat disimpulkan bahwa
Al-Iklil menghadirkan model

hermeneutika moderatif yang tidak hanya



bersifat konseptual, tetapi operasional.
Moderasi tidak sekadar menjadi “tema
tafsir,” tetapi hadir sebagai metodologi,
strategi kebahasaan, praktik pedagogis,
dan instrumen sosial. Di sinilah letak
kekuatan dan sekaligus signifikansi tafsir
ini, ia berhasil menegosiasikan tradisi dan
modernitas, teks dan konteks, otoritas dan
rasionalitas, sehingga membentuk sebuah
paradigma tafsir yang relevan bagi
tantangan

keagamaan  kontemporer,

khususnya dalam  merawat Islam
Nusantara yang damai, terbuka, dan

berorientasi pada kemaslahatan manusia.

Hasil Transformasi Nilai Moderasi
melalui Kajian Rutin Tafsir Al-Iklil di
Pesantren  Al-Balagh: Implementasi
Pengajaran

Kajian rutin Tafsir Al-Iklil fi Ma‘ani
al-Tanzil ~di  Pesantren  Al-Balagh
merupakan ruang transformasi nilai yang
berjalan secara gradual, terstruktur, dan
mengakar pada tradisi = keilmuan
pesantren. Kajian ini tidak hanya
berfungsi sebagai transmisi teks, tetapi
juga sebagai arena konstruksi nilai
moderasi yang dibangun melalui relasi
epistemik antara teks, guru, dan
komunitas  belajar. =~ Pelaksanaannya
mengikuti pola selapanan —sebuah tradisi

Jawa kuno yang berarti dilaksanakan

|da Kurnia Shofa
TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLIL
DI PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR

setiap tiga puluh lima hari sekali.?
Dilaksanakan setiap Ahad awal bulan
Hijriah pukul 13.00 hingga 15.00 sore,
sehingga menciptakan mekanisme belajar
periodik yang memberi ruang bagi proses
internalisasi dan refleksi mendalam.
Tradisi selapanan tidak sekadar teknis
pengaturan  waktu, melainkan pola
pedagogis yang mempertemukan
spiritualitas temporal Islam dengan ritme
budaya lokal, dan hal ini menunjukkan
bagaimana pesantren menggabungkan
kontinuitas tradisi transmisi keilmuan
Islam dengan kearifan lokal khas
Nusantara.

Pengajian selapanan Tafsir al-Iklil
terbuka untuk jamaah laki-laki yang
dihadiri oleh santri, alumni, dan
masyarakat luas. Hal ini menunjukkan
bahwa Al-Iklil tidak hanya menjadi teks
untuk konsumsi internal pesantren, tetapi
juga menjadi instrumen pendidikan

publik  (public  religious

pedagogy).
Keterbukaan ini tidak sekadar
mencerminkan inklusivitas, tetapi juga
merupakan strategi epistemologis untuk
memperluas jangkauan nilai keagamaan

yang moderat kepada lapisan masyarakat

yang lebih luas. Pesantren di Nusantara

31 Haikal Al Fiqri Et Al, “Menggapai Ketenangan
Dalam Selapanan: Studi Atas Fenomenologi
Selapanan Di Pondok Pesantren Al-Insaniyah Kota
Salatiga,” At-Thariq: Jurnal Studi Islam Dan Budaya
05, No. 01 (2025): 1-9.

241



El-Atkar Vol. 14 Nomor. 2, Juli-Desember 2025

sejak lama menjadi moral authority’? di
tingkat komunitas, dan kajian tafsir publik
seperti ini merupakan mekanisme yang
menjaga kesinambungan fungsi sosial-
keagamaan tersebut. Hal ini sejalan
dengan penjelasan Azra bahwa pesantren
berfungsi sebagai pusat penyebaran Islam
moderat melalui tradisi intelektual yang
panjang dan berkelanjutan.??

Salah satu karakter penting dari
kajian rutin Al-Iklill di Pesantren Al-
Balagh adalah keberlanjutan sanad
keilmuan yang terjaga. Pengajaran
diberikan oleh Gus Asas, cicit menantu
KH. Misbah yang merupakan generasi
keempat dalam mata rantai transmisi
kitab ini. Sanad pengajaran tersebut
bukan hanya menjamin otoritas tafsir,
tetapi juga  melestarikan  konteks
epistemik yang melekat pada lahirnya Al-
Iklil.  Keberlanjutan  genealogis  ini

menjadikan  kajian  bukan  sekadar

reproduksi  teks, tetapi  sekaligus
reproduksi nilai, metodologi, dan etos
intelektual yang telah dibangun oleh KH.
Misbah sejak awal abad ke-20. Dalam
konteks studi tafsir Nusantara,
keberlanjutan seperti ini signifikan karena

menjamin kesetiaan terhadap metodologi

32 Imam Syafe’i, “Pondok Pesantren: Lembaga
Pendidikan Pembentukan Karakter,” Al-Tadzkiyyah
8, No. 1(2017): 61-82.

33 Maulidatuzzahro, Saeful Anam, “Konstruksi
Pemikiran Azyumardi Azra Pada Pendidikan Islam
Pesantren Dalam Memberikan Kontribusi
Perkembangan Islam Moderat,” Al-Zayn 3, No. 2
(2025): 179-187.

242

asli kitab, di samping membuka ruang
adaptasi terhadap kebutuhan zaman.
Kajian Al-Iklil di Pesantren Al-
Balagh dapat dibaca sebagai praktik
transformasi  nilai  moderasi  yang
berlangsung dalam dua lapisan, pertama,
transformasi ~ epistemologis ~ melalui
pembacaan teks, kedua, transformasi
sosiologis melalui internalisasi nilai dalam
komunitas pesantren dan masyarakat.
Secara epistemologis, Al-Iklil sendiri
adalah tafsir yang dibangun dengan
bahasa sederhana, ringkas, dan sangat
dekat dengan kebutuhan masyarakat
Muslim awam. Gaya tafsir ini membuat
Al-IKlil sangat fungsional sebagai media
pendidikan keagamaan populis. KH.
Misbah menyusun tafsir ini untuk
memberikan pemahaman Al-Qur’an yang
proporsional, tidak ekstrem, dan tetap
berada dalam bingkai pemikiran Ahl al-
Sunnah wa al-Jama’ah yang dikenal
moderat. Karenanya, ketika pesantren
mengajarkannya  secara  publik, ia
mengirimkan pesan epistemologis yang
jelas, Islam harus dipahami melalui
perangkat  keilmuan  yang  dapat
dipertanggungjawabkan, namun tetap
dekat dengan realitas sosial masyarakat.
Salah satu aspek penting dalam
transformasi nilai moderasi melalui kajian
ini adalah bagaimana Gus Asas

menempatkan Al-Iklil sebagai perangkat

contextualized tafsir teaching. Ia tidak hanya



membaca teks, tetapi juga menjelaskan
relevansi ayat dan tafsir KH. Misbah
dalam konteks kontemporer.3* Dengan
demikian, kajian Al-Iklil menjadi ajang
dialog antara pesan kitab dengan kondisi
sosial modern.

Karakter moderasi dalam Al-Iklil
tampak jelas pada beberapa aspek, seperti
penekanan pada aspek spiritualitas dan
harmoni sosial.®® Nilai-nilai tersebut,
ketika  disampaikan dalam  forum
selapanan, tidak hanya menjadi wacana
normatif tetapi juga diinternalisasi secara
sosial karena forum tersebut dihadiri oleh
jamaah  yang  memiliki hubungan
emosional dan budaya dengan pesantren.
Di sinilah terjadi transformasi sosiologis,
nilai-nilai moderasi tidak berhenti sebagai
teks, tetapi menjadi praktik sosial dalam
kehidupan masyarakat sekitar pesantren.
Secara teoritik, hal ini relevan dengan
pandangan Talal Asas mengenai Islam
sebagai tradisi  diskursif (discursive
tradition) yang direproduksi secara terus

menerus oleh komunitas melalui praktik

keagamaan mereka.3

3 Wawancara bersama Gus Asasuddin pada 27
Oktober 2025.

3% Wawancara bersama Gus Asasuddin pada 27
Oktober 2025.

36 Ramadhanita Mustika Sari and Ahmad Fauzi,
“An Examination of Talal Asad’s Anthropological
Thought on the Islamic Community of Sasak
Lombok,” IJIMS: Indonesian Journal of Islam and
Muslim Societies 14, no. 1 (2024): 117-144.

|da Kurnia Shofa
TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLIL
DI PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR

Tradisi selapanan juga memainkan
peran pedagogis yang sangat kuat. Model
pembelajaran berkala—tidak harian atau
pekanan—memberi ruang waktu bagi
santri dan

masyarakat untuk

mengendapkan  makna,  mengaitkan
materi kajian dengan pengalaman hidup,
dan menguatkan ingatan kognitif maupun
afektif.” Secara antropologis, hal ini
memperlihatkan bahwa pesantren
mempraktikkan pedagogi reflektif yang
memungkinkan terbentuknya habitus
keagamaan moderat. Bourdieu menyebut
habitus sebagai struktur mental yang
terbentuk melalui praktik berulang dalam
komunitas.3® Dengan demikian, selapanan
Al-IKlil bukan hanya forum belajar, tetapi
juga  forum = penciptaan  habitus
keberagamaan yang damai, santun, dan
inklusif.

Keikutsertaan alumni dan
masyarakat umum menjadikan kajian ini
sebagai  epistemic  community  yang
melampaui batas-batas pesantren. Alumni
membawa gagasan moderat yang
diterima dari kajian ini ke lingkungan
masing-masing,

sehingga  pesantren

% Fiqri et al., “Menggapai Ketenangan Dalam
Selapanan: Studi Atas Fenomenologi Selapanan Di
Pondok Pesantren Al-Insaniyah Kota Salatiga.”

38 Siti Khusniatul Amanah, Istingadah,
“Pembentukan Moral Remaja Melalui Teori Habitus
Pierre Bourdieu Dalam Perspektif Psikologi
Pendidikan Islam,” Journal Of Transdisciplinary
Studies In Religious And Education 1, No. 1 (2025):
11-21.

243



El-Atkar Vol. 14 Nomor. 2, Juli-Desember 2025

berfungsi sebagai pusat difusi nilai.®
Kehadiran masyarakat umum juga
memperkuat relasi sosial antara pesantren
dan warga sekitar, sehingga nilai
moderasi tidak berhenti di ruang formal,
tetapi hidup dalam interaksi sosial sehari-
hari.

Peran Gus Asas sebagai pengajar
memiliki dimensi epistemik sekaligus
simbolik. Secara epistemik, ia adalah
representasi otoritas keilmuan dalam
mata rantai sanad tafsir Al-Iklil, dan
secara simbolik, ia adalah pewaris tradisi
keilmuan KH. Misbah, sehingga
kehadirannya memberikan legitimasi
moral dan historis terhadap kajian. Relasi
antara guru dan murid dalam tradisi
pesantren tidak hanya berbasis transfer
pengetahuan, tetapi juga transfer etika,
keberkahan, dan orientasi moral. Hal ini
sesuai dengan konsep ta’lim dan tarbiyah
dalam pedagogik Islam yang meletakkan
guru sebagai figur formasi karakter.#
Dengan demikian, ketika Gus Asas
mengajarkan nilai moderasi dalam Al-
Iklil, nilai tersebut lebih mudah
diinternalisasi karena disampaikan tidak

hanya melalui argumentasi tekstual, tetapi

% Hasiym Hadade Rusmiaty,Muhammad Aras,
A Nurfadhil, Arnadi, “Kontribusi Pondok
Pesantren Dalam Pembentukan Masyarakat Dan
Penguatan Budaya Lokal,” Al-Irsyad 4, No. 2 (2025):
214-225.

40 Muhammad Husni, “Peran Guru Dalam
Mengembangkan Pendidikan Karakter Di Pondok
Pesantren Raudlatul Ulum 1,” QOSIM: Jurnal
Pendidikan, Sosial & Humaniora 3, no. 1 (2025): 333-
342.

244

juga melalui keteladanan perilaku dan
otoritas moralnya.

Secara keseluruhan, transformasi
nilai moderasi dalam kajian ini bekerja
melalui tiga mekanisme wutama, yaitu
pertama, textual moderation, yaitu moderasi
berbasis kandungan tafsir Al-Iklil, kedua,
pedagogical ~ moderation, yaitu  proses
pengajaran yang inklusif, terbuka, dan
berdialog, dan ketiga, social moderation,
yaitu penerimaan nilai moderasi oleh
komunitas sebagai bagian dari identitas
keagamaan mereka. Ketiga mekanisme ini
saling menopang dan membentuk
ekosistem pendidikan keagamaan
moderat yang khas pesantren Nusantara.

Konteks lokal Pesantren Al-Balagh
sebagai pesantren berbasis komunitas juga
memperkuat efektivitas transformasi nilai.
Pesantren tidak hanya menjadi lembaga
pendidikan, tetapi juga pusat kehidupan
sosial, budaya, dan spiritual masyarakat.
Ketika kajian tafsir dilakukan secara
selapanan  dan terbuka, pesantren
berfungsi sebagai learning center yang
memancarkan nilai moderasi secara
berkelanjutan. Pola ini memperlihatkan
bahwa moderasi tidak diajarkan sebagai
doktrin yang kaku, tetapi sebagai hasil
dari proses belajar yang dialogis dan
partisipatif. Dengan demikian, moderasi
menjadi bagian dari pengalaman kolektif,

bukan hanya slogan normatif yang tidak

berakar.



Secara keseluruhan dinamika kajian
rutin selapanan ini, terlihat bahwa
Pesantren Al-Balagh berhasil menciptakan
model pendidikan tafsir yang tidak hanya
mentransmisikan  ilmu, tetapi juga
membentuk orientasi keagamaan moderat
yang berkelanjutan. Proses ini
memperlihatkan bagaimana pesantren
sebagai institusi tradisional mampu tetap
relevan dalam menghadapi tantangan
modernitas, terutama dalam merespons
polarisasi isu-isu keagamaan
kontemporer. Moderasi yang diajarkan
bukan bersifat politis, tetapi berbasis teks,
tradisi, dan praktik sosial yang mengakar.
Model semacam ini menunjukkan bahwa
transformasi nilai moderasi paling efektif
ketika disampaikan melalui institusi yang
memiliki legitimasi historis dan kultural
mendalam.

Salah satu aspek metodologis yang
memperlihatkan orisinalitas sekaligus
kontinuitas tradisi dalam kajian Al-Iklil di
Pesantren Al-Balagh adalah pilihan Gus
Asas untuk memulai pembacaan bukan
dari juz pertama, tetapi dari juz-juz
belakang, yaitu juz 20 hingga 15.4
Keputusan pedagogis ini bukan tanpa
dasar, sebab mencerminkan praktik
umum para mufassir Nusantara dan

sebagian mufassir klasik yang sering

41 Wawancara bersama Gus Asasuddin pada 27
Oktober 2025.

|da Kurnia Shofa
TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLIL
DI PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR

memulai penulisan tafsir dari juz yang
memuat surah-surah pendek atau surah
dengan kandungan hukum dan akhlak
yang lebih aplikatif dalam kehidupan
sehari-hari. Tradisi itu dapat dilihat
misalnya pada penyusunan sejumlah
tafsir lokal, termasuk beberapa manuskrip
tafsir yang dimulai dari surah-surah yang
lebih sering dibaca masyarakat, seperti
surah Yasin, al-Wagqgi‘ah, atau al-Mulk.
Pendekatan serupa juga tampak dalam
penyusunan Tafsir Jalalayn, di mana
beberapa ulama pengajarannya sering
memulai dari surah-surah mufassal (juz 20
ke atas) sebelum beralih ke surah panjang
karena lebih mudah dicerna oleh jamaah
awam.42

Dengan mengikuti pola ini, Gus
Asas secara sadar menempatkan dirinya
dalam  jaringan  metodologis  para
pendahulu yang mengedepankan nilai

kemanfaatan (practical

pedagogy).
Pembacaan juz 20-15 relevan karena
bagian ini mencakup banyak surah yang
berkaitan langsung dengan etika sosial,
kesabaran, moderasi dalam beragama,
serta larangan berlaku ekstrem. Hal ini
sesuai dengan tujuan Kkajian Al-Iklil
sebagai medium internalisasi nilai

moderasi. Dengan demikian, metode

memulai dari juz belakang berfungsi

42 Sofyan Saha, “Perkembangan Penulisan Tafsir Al-
Qur’an Di Indonesia Era Reformasi,” Jurnal Lektur
Keagamaan 13, no. 1 (2015): 59-84.

245



El-Atkar Vol. 14 Nomor. 2, Juli-Desember 2025

sebagai strategi pedagogis yang adaptif
untuk memudahkan jamaahnya
memahami nilai-nilai praktis sebelum
beralih pada struktur naratif panjang yang
bersifat teologis dan historis dalam awal
juz.

Kajian selapanan Tafsir Al-Iklil yang
berlangsung di Pesantren Al-Balagh tidak
hanya berdampak pada ranah individual,
tetapi juga membentuk struktur sosial dan
budaya keagamaan masyarakat Bangilan
secara lebih luas. Forum selapanan yang
dihadiri santri, alumni, dan masyarakat
umum menciptakan ruang interaksi lintas
generasi yang memperkuat keterikatan
sosial (social bonding) dan solidaritas
keagamaan. Eksistensi kajian tersebut
memperlihatkan bagaimana teks tafsir
lokal dapat menjadi mekanisme integrasi
sosial karena menghadirkan bahasa
keagamaan  yang  dekat  dengan
pengalaman masyarakat setempat. Bahasa
lokal, gaya penjelasan yang khas, serta
rujukan  pada  realitas  kehidupan
masyarakat Bangilan menjadikan tafsir ini
diterima bukan sebagai teks asing, tetapi
sebagai bagian integral dari identitas
kolektif mereka.

Di sisi lain, Al-Iklil dapat dipahami
sebagai bentuk localization of knowledge,
yaitu proses menghadirkan pengetahuan
global dalam konteks budaya lokal tanpa

kehilangan kedalaman ilmiahnya. Melalui

proses ini, tafsir klasik tidak lagi menjadi

246

teks jauh yang hanya dapat diakses oleh
santri tetapi juga dapat dipahami oleh
masyarakat Bangilan dan sekitarnya. Hal
ini sekaligus menunjukkan bahwa otoritas
keilmuan yang dimiliki Al-Iklil bersifat
dialogis, yakni memperkuat tradisi klasik,
bukan menggantikannya, dan
mendekatkan masyarakat pada tradisi
tafsir, bukan menjauhkan mereka darinya.
Karena itu, Al-Iklil memainkan peran
penting dalam menjaga kesinambungan
tradisi intelektual Islam global dengan
konteks lokal secara harmonis.

Selain itu, dampak sosial kajian Al-
IKlil juga dapat dianalisis dalam konteks
literasi keagamaan masyarakat Bangilan.
Kajian selapanan berperan penting dalam
memberikan alternatif narasi keagamaan
yang moderat dan kontekstual, terutama
di tengah maraknya arus interpretasi
tekstualis dan skripturalis yang masuk
melalui media digital. Kajian ini menjadi
“filter epistemik” yang memoderasi
informasi keagamaan dan membantu
masyarakat memilah mana ajaran agama
yang sejalan dengan tradisi lokal dan nilai
kebangsaan.

Dalam  konteks  implementasi
pengajaran, relasi epistemik antara kiai
sebagai otoritas keilmuan, santri sebagai
subjek belajar, dan masyarakat sebagai
audiens luas menciptakan apa yang oleh

Berger dan Luckmann disebut sebagai



proses objektivasi pengetahuan.*?
Penafsiran kiai terhadap ayat-ayat Al-
Qur’an, sebagaimana tertuang dalam Al-
Iklil, menjadi rujukan normatif yang
secara sosial dilembagakan sebagai
pengetahuan sah (legitimate knowledge).
Proses ini terlihat jelas ketika kiai
mengontekstualisasikan pesan etis ayat
dengan fenomena sosial yang dihadapi
masyarakat  Bangilan misalnya isu
intoleransi, konflik sosial, hingga problem
relasi antaragama. Kontekstualisasi ini
menjadikan nilai moderasi bukan sekadar
“ajaran,” tetapi standar moral sosial yang
dipahami bersama oleh komunitas.

Lebih jauh, struktur pengajaran
yang bersifat hierarkis namun dialogis
memungkinkan terjadinya internalisasi
nilai secara efektif. Pada setiap sesi, kiai
tidak hanya membaca teks Pegon Al-IKlil,
tetapi juga mengurai makna ayat melalui
kisah lokal, peribahasa Jawa, dan analogi
kehidupan sehari-hari. Pola penjelasan
semacam ini memperkuat resonansi
makna karena nilai Qur’ani disandingkan
dengan pengalaman sosial peserta kajian.
Ketika kiai menjelaskan konsep toleransi,
misalnya, ia sering merujuk pada tradisi
rukun tetangga, sikap gotong royong, dan
pengalaman hidup berdampingan dengan

pemeluk agama lain di Bangilan. Melalui

4 Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, The Social
Construction of Reality: A Treatise in the Sociology of
Knowledge (United State: Penguin Books, 1991).

|da Kurnia Shofa
TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLIL
DI PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR

cara ini, nilai Qur'ani dipahami bukan
sebagai konsep abstrak, tetapi sebagai
moral praksis yang hidup dalam realitas
sosial.

Model pengajaran ini menjadi
praktik nyata dari living Qur’an, karena
teks tafsir tidak hanya dibaca, tetapi
dihidupkan dalam tindakan sosial dan
relasi kultural masyarakat. Di titik inilah
kajian rutin Al-Iklil memiliki kontribusi
signifikan sebagai medium transformasi
nilai moderasi yang memungkinkan
terjadinya proses internalisasi berlapis
tekstual,

mulai dari  pemahaman

penerimaan normatif, hingga
penghayatan kultural. Proses internalisasi
ini  kemudian direproduksi melalui
perilaku santri dalam kehidupan sehari-
hari, baik di pesantren maupun di tengah
masyarakat. Melalui mekanisme inilah
moderasi tidak hanya diajarkan, tetapi
dilatih, diulang, dan diperkuat secara
sosial.

Dengan demikian, dapat disimpulkan
bahwa transformasi nilai moderasi
melalui kajian Al-Iklil di Pesantren Al-
Balagh bekerja pada tiga level sekaligus:
(1) epistemologis, melalui pemaknaan
ayat-ayat Al-Qur’an secara moderatif; (2)
pedagogis, melalui metode pengajaran
yang dialogis, kontekstual, dan berbasis
tradisi; serta (3) sosiologis, melalui

pembentukan norma sosial dan habitus

247



El-Atkar Vol. 14 Nomor. 2, Juli-Desember 2025

moderat dalam kehidupan komunitas
pesantren dan masyarakat sekitar.
Struktur ini memperlihatkan bahwa nilai
moderasi bukan sekadar retorika, tetapi
sebuah praktik sosial yang tumbuh dari
interaksi antara teks, tradisi, dan realitas

hidup masyarakat Bangilan.

Kesimpulan

Kajian rutin Tafsir Al-Iklil di
Pesantren Al-Balagh Bangilan menjadi
medium efektif dalam
mentransformasikan nilai-nilai moderasi
pada tiga level: epistemologis, pedagogis,
dan sosiologis. Secara epistemologis, Al-
Iklil menyediakan kerangka tafsir yang
dekat dengan budaya lokal dan relevan
dengan realitas sosial masyarakat,
sehingga nilai  toleransi, tasamuh,
keseimbangan (tawazun), dan anti-
ekstremisme dapat dipahami secara
kontekstual. Kedekatan ini memudahkan
peserta menghubungkan pesan Qur’ani
dengan pengalaman hidup mereka dan
memperkuat  penerimaan  terhadap
moderasi sebagai pedoman moral. Pada
level pedagogis, metode pengajaran kiai
melalui pembacaan teks Pegon, penjelasan
kontekstual, kisah lokal, dan dialog,
menciptakan proses internalisasi nilai
yang berlangsung secara gradual dan
hidup. Moderasi tidak hanya diajarkan,

tetapi dipraktikkan melalui relasi guru-

murid dan tradisi mengaji, sehingga

248

mewujudkan konsep living Qur’an di
mana teks benar-benar dihidupkan dalam
tindakan. Secara sosiologis, otoritas
keilmuan kiai dan struktur tradisional
pesantren  menjadikan  tafsir  yang
diajarkan sebagai pengetahuan sah
(legitimate knowledge). Melalui objektivasi
dan internalisasi  sosial, nilai-nilai
moderasi tidak hanya dipahami santri,
tetapi juga menjadi norma sosial
masyarakat sekitar. Hal ini menunjukkan
bahwa kajian Al-Iklil menjadi arena
pembentukan habitus moderat yang
berkelanjutan. Dengan demikian,
transformasi nilai moderasi melalui kajian
Al-Iklil tidak berhenti pada transmisi
pengetahuan, tetapi membentuk moralitas
publik yang menjadikan moderasi sebagai
praktik sosial yang terlembaga. Pesantren
Al-Balagh berhasil memadukan tradisi
keilmuan, kearifan lokal, dan dinamika
sosial modern dalam membangun pola
keberagamaan yang damai, adaptif, dan
inklusif, menegaskan bahwa moderasi
harus dikontekstualisasikan,
dipraktikkan, dan dilembagakan dalam
kehidupan sehari-hari.

Penelitian ini memiliki sejumlah batasan,
antara lain fokus yang hanya pada satu
pesantren sehingga temuan belum dapat
digeneralisasi secara luas, serta
keterbatasan data yang bertumpu pada

observasi kajian rutin dan informan kunci

sehingga dinamika internal santri serta



pengaruh faktor eksternal pesantren

belum sepenuhnya terungkap. Karena itu,
penelitian lanjutan dapat diarahkan pada
studi komparatif di berbagai pesantren
yang menggunakan tafsir lokal berbeda,
pendalaman resepsi santri melalui metode
etnografi atau pendekatan campuran yang
lebih terukur, serta eksplorasi peran ruang
digital dalam reproduksi nilai moderasi
melalui tafsir lokal. Upaya ini diharapkan
dapat memperluas dan memperdalam
pemahaman  mengenai  transformasi
moderasi berbasis tradisi tafsir Nusantara
dalam konteks

pendidikan pesantren

kontemporer.

Ucapan Terimakasih

Riset ini  memperoleh  dukungan

pendanaan dari Direktorat Jenderal

Pendidikan Islam, Kementerian Agama

Republik Indonesia, melalui skema

Bantuan Program Penelitian Litapdimas

Tahun Anggaran 2025.

Referensi

1. Afifullah. “Metode Pembelajaran
Tafsir Perspektif Sivitas Pesantren
(Studi Pada Pesantren Di Sumenep),”
2019.

2. Anwar, Rosihon, Dadang Darmawan,
And Cucu Setiawan. “Kajian Kitab
Tafsir Dalam Jaringan Pesantren Di
Jawa Barat.” Wawasan: Jurnal Ilmiah
Agama Dan Sosial Budaya 1, No. 1
(2016): 56-69.

3. Baidow, Ahmad. “Aspek Lokalitas
Tafsir Al-Iklil Fi Ma’'ani Al-Tanzil

|da Kurnia Shofa

TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLTL

10.

11.

Ol PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR

Karya Kh Mishbah Musthafa.” Nun 1,
No. 1 (2015): 33-61.
Https:/ /Media.Neliti.Com/Media/Pu
blications/266116-Aspek-Lokalitas-
Tafsir-Al-Iklil-Fi-Maani-B3280743.Pdf.
Burrel, G. Dan Morgan. Sociological
Paradigms And Organisational Analysis.
Britain: Athenaeum, N.D.

Ferry Adhi Dharma. “Konstruksi
Realitas Sosial: Pemikiran Petter L.
Berger Tentang Kenyataan Sosial.”
Jurnal Ilmu Komunikasi 7, No. 1 (2018):
2.

Https:/ /Kanal.Umsida.Ac.Id/Index.P
hp/Kanal/ Article/ View/101/147.
Fiqri, Haikal Al, Arya Wahyu Pratama,
Adilfi Shandika Septiansyah,
Universitas Islam, Negeri Salatiga,
And Kota Salatiga. “Menggapai
Ketenangan Dalam Selapanan: Studi
Atas Fenomenologi Selapanan Di
Pondok Pesantren Al-Insaniyah Kota
Salatiga.” At-Tharig: Jurnal Studi Islam
Dan Budaya 05, No. 01 (2025): 1-9.
Hadi, Nur, Mujiburrohman. “Interteks
Dan Ortodoksi Tafsir Al-Iklil Fi Ma ’
Ani  Al-Tanzil.” Ulil Albab: Jurnal
Ilmiah Multidisiplin 1, No. 6 (2022):
1630-1642.

Hakim, Dzikrul, Tafuzi Mu, Uril
Bahruddin, U I N Maulana, And Malik
Ibrahim. “Formulasi Moderasi
Beragama Dalam Pemikiran Yusuf Al-
" Jurnal Al-Mubin 6, No. 1 (2023): 47-
57. Https:/ /Repository.Uin-
Malang.Ac.Id/13599/1/13599.Pdf.
Hambari, Syaddad Ibnu. “Toleransi
Beragama Dalam Tafsir Ulama Jawa.”
Qof 4, No. 2 (2020): 185-200.

Husni, Muhammad. “Peran Guru
Dalam Mengembangkan Pendidikan
Karakter =~ Di Pondok Pesantren
Raudlatul Ulum 1.” Qosim: Jurnal
Pendidikan, Sosial & Humaniora 3, No. 1
(2025): 333-342.

Imam Syafe’i. “Pondok Pesantren:
Lembaga Pendidikan Pembentukan
Karakter.” Al-Tadzkiyyah 8, No. 1
(2017): 61-82.

249



El-Atkar Vol. 14 Nomor. 2, Juli-Desember 2025

12. Imron Natsir. “Gender Perspective In
The Qur ~ An: A Thematic And
Analytical Study Of Equality And
Roles.” Jurnal Takafu 2, No. 1 (2025): 1-
16.

13. Kemenaghumbahas. “Kemenag
Humbahas Sampaikan 4 Indikator
Moderasi Beragama.” Last Modified
2025.

Https:/ /Sumut.Kemenag.Go.Id /Beran
da/Singgle-Post/Kemenag-
Humbahas-Sampaikan-4-Indikator-
Moderasi-Beragama.

14. KH Misbah Bin Zain Al-Mushtafa. Al-
Iklil Fi Ma’ani Al-Tanzil. Surabaya: Al-
Thsan, N.D.

15. Khusniatul Amanah, Istingadah, Siti.
“Pembentukan Moral Remaja Melalui
Teori Habitus Pierre Bourdieu Dalam
Perspektif =~ Psikologi ~ Pendidikan
Islam.”  Journal Of Transdisciplinary
Studies In Religious And Education 1,
No. 1 (2025): 11-21.

16. M. Mansyur, Sahiron Syamsuddin.
Metodologi Penelitian Living Qur'an &
Hadis. Yogyakarta: Th-Press, 2007.

17. Maranatha, Christian Ade. “Penafsiran
Alkitab Yang Dinamis : Hermeneutika
Kontekstual = Sebagai  Pendekatan
Multidimensional” 4, No. 2 (2024):
138-155.

File:///C:/Users/ Acer/Downloads/3
39-Article Text-1595-2-10-
20250101.Pdf.

18. Maulidatuzzahro, Anam, Saeful.
“Konstruksi Pemikiran Azyumardi
Azra Pada Pendidikan Islam Pesantren
Dalam Memberikan Kontribusi
Perkembangan Islam Moderat.” Al-
Zayn 3, No. 2 (2025): 179-187.

19. Muhammad Alwi Hs. “Living Qur’an
Dalam Studi Qur'an Di Indonesia
(Kajian Atas Pemikiran =~ Ahmad
Rafiq0.” Hermeneutik : Jurnal Ilmu Al-
Qur’an Dan Tafsir 15, No. 1 (2021): 1-
18.

File:///C:/Users/ Acer/Downloads/8
554-34323-1-Pb.Pdf.

20. Mulyati, [is, Mohammad
Mansyuruddin, And Yohanes Bahari.
“Proses  Difusi Inovasi  Dalam

250

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

Penerapan Metode Pengajaran Baru.”
Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan 5, No. 6
(2023): 2425-2433.

Nuryani, Dkk. “Modernisasi
Pendidikan Pesantren Dalam
Tantangan Globalisasi.” Jurnal

Contemplate: Jurnal Studi-Studi
Kesilaman 4, No. 01 (2023): 52-64.

Peter L. Berger Dan Thomas
Luckmann. The Social Construction Of
Reality: A Treatise In The Sociology Of
Knowledge. United State: Penguin
Books, 1991.

Putra, Fiki Oktama, Universitas Islam,
Negeri Imam, And Bonjol Padang.
“Analisis Pemikiran Fazlur Rahman
Tentang Rekonstruksi Metode Tafsir
Kontemporer.” Jurnal Pappasang 1, No.
2 (2024): 366-384.

Rahmatullah. “Menakar Hermeneutika
Fusion Of Horizons H . G . Gadamer
Dalam Pengembangan Tafsir Maqasid
Alquran.” Jurnal Nun: Jurnal Studi
Alqur’an Dan Tafsir Di Nusantara 3, No.
2 (2017): 149-168.
Https:/ /Media.Neliti.Com/Media/Pu
blications/516397-None-8ff6e9cc.Pdf.
Rosyid Efendi. “Konstruksi Sosial
Tradisi Masyarakat Bangilan Tuban
Pasca Kh. Misbah Musthofa: Analisis
Dampak Tafsir Al-Iklil Fi Maan Al-
Tanzil Dan Taj Al-Muslimin Min
Kalami Rabbil ’Alamin Terhadap
Tradisi,” 2024. Https://Digilib.Uin-
Suka.Ac.Id/Id/Eprint/ 67774/ .
Rusmiaty,Muhammad Aras,
A Nurfadhil, Arnadi, Hasiym Hadade.
“Kontribusi Pondok Pesantren Dalam
Pembentukan Masyarakat Dan
Penguatan Budaya Lokal.” Al-Irsyad 4,
No. 2 (2025): 214-225.

Saha, Sofyan. “Perkembangan
Penulisan  Tafsir Al-Qur'an Di
Indonesia Era Reformasi.” Jurnal Lektur
Keagamaan 13, No. 1 (2015): 59-84.

Sari, Ramadhanita Mustika, And
Ahmad Fauzi. “An Examination Of
Talal Asad °~ S Anthropological
Thought On The Islamic Community
Of Sasak Lombok.” Ijims: Indonesian
Journal Of Islam And Muslim Societies



29.

30.

31.

32.

14, No. 1 (2024): 117-144.

Setio  Budi.  “Menakar  Ulang
Hermeneutika Al-Quran: Kritik Atas
Pemikiran =~ Muhammad  Arkoun.”
Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin
24, No. 1 (2022): 16-28.

Shofa, I K. Ideologi Al-lkhwan Al-
Muslimun Dalam Durus Fi Al-Tafsir,
Tafsir Juz 'Amma Karya Yusuf Al-
Qardhawi. Digilib.Uinsby.Ac.Id, 2021.
Http:/ /Digilib.Uinsby.Ac.Id/Id/Eprin
t/51418.

Sulistiani, Zumaroh Hadi, Didin Nurul
Rosidin, And Asep Saefullah. “Aksara
Pegon Dan Transmisi Keilmuan Islam:
Potret Dari Pesantren Babakan
Ciwaringin Cirebon.” Edukasi: Jurnal
Penelitian  Pendidikan ~ Agama  Dan
Keagamaan 21, No. 2 (2023): 117-137.
Supriyanto. “Al-Qur ~ An Dalam
Ruang Keagamaan Islam Jawa:
Respons Pemikiran =~ Keagamaan
Misbah Mustafa Dalam Tafsir Al-Iklil
Fi Ma’ Ani Al-Tanzil.” Jurnal Theologia
28, No. 1 (2017): 29-54.

33. Usman, Muhammad Idris.

“Pesantren Sebagai Lembaga
Pendidikan Islam (Sejarah Labhir,
Sistem Pendidikan, Dan

Perkembangannya Masa Kini).” Jurnal
Al Hikmah Xiv (2013): 101-119.

|da Kurnia Shofa
TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLIL
DI PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR

251



