
Transformasi Nilai Moderasi melalui Kajian Tafsir Al-Iklīl  
di Pesantren Al-Balagh Bangilan Tuban Jawa Timur 

 

Ida Kurnia Shofa 

Institut Daarul Qur’an Jakarta 
e-mail: idakurnia@idaqu.ac.id  

 

 
Abstract 

This study stems from the fact that local interpretations are still treated as “marginal discourse” in 
the pesantren curriculum, while classical Middle Eastern interpretations remain the mainstream 
scientific authority. As a result, pesantren lose strategic opportunities to explore sources of knowledge 
that are closer to their own culture. This study examines the role of the routine study of Tafsīr Al-Iklīl 
by KH. Misbah Musthafa at the Al-Balagh Bangilan Islamic Boarding School as a medium for the 
transformation of locally-based moderation values. Using critical analysis and a social construction 
approach, this study examines, this study examines how moderate values are produced through texts, 
taught through the pedagogical methods of kiai, and institutionalized through pesantren social 
practices. The results show that Al-Iklīl, through the Pegon language and its closeness to Javanese 
culture, provides a contextual framework for interpreting the values of tolerance, tasāmuh, tawāzun, 
and anti-extremism. The dialogical and applicative teaching methods enable the gradual 
internalization of moderation as a manifestation of the living Qur'an. Meanwhile, the authority of the 
kiai and the social structure of the pesantren reproduce these values into collective norms and 
moderate habits of society. This study emphasizes the importance of revitalizing the Nusantara 
interpretation as an epistemic source in the study of the Qur'an and Tafsir. These findings show that 
local interpretations are not only relevant as cultural products, but also as effective instruments in 
building a practice of moderation that is contextual, adaptive, and rooted in the social reality of 
Indonesia. 
 
Keywords: Moderation; Tafsir Al-Iklīl; Al-Balagh Islamic Boarding School Bangilan. 

 

Abstrak 
Penelitian ini berangkat dari kenyataan bahwa tafsir lokal masih diperlakukan sebagai “wacana 
pinggiran” dalam kurikulum pesantren, sementara tafsir klasik Timur Tengah tetap menjadi arus 
utama otoritas keilmuan. Akibatnya, pesantren kehilangan peluang strategis untuk menggali sumber 
pengetahuan yang lebih dekat dengan budaya masyarakatnya sendiri. Studi ini menelaah peran kajian 
rutin Tafsīr Al-Iklīl karya KH. Misbah Musthafa di Pesantren Al-Balagh Bangilan sebagai medium 
transformasi nilai moderasi berbasis lokal. Dengan analisis kritis dan pendekatan konstruksi sosial, 
penelitian ini mengkaji bagaimana nilai moderasi diproduksi melalui teks, diajarkan melalui metode 
pedagogis kiai, dan dilembagakan melalui praktik sosial pesantren. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa Al-Iklīl, melalui bahasa Pegon dan kedekatan dengan budaya Jawa, menyediakan kerangka 
penafsiran yang kontekstual terhadap nilai toleransi, tasāmuh, tawāzun, dan anti-ekstremisme. 
Metode pengajaran yang dialogis dan aplikatif memungkinkan terjadinya internalisasi moderasi 
secara gradual sebagai wujud living Qur’an. Sementara itu, otoritas kiai dan struktur sosial 
pesantren mereproduksi nilai-nilai tersebut menjadi norma kolektif dan habitus moderat masyarakat. 
Penelitian ini menegaskan pentingnya revitalisasi tafsir Nusantara sebagai sumber epistemik dalam 
studi Al-Qur’an dan Tafsir. Temuan ini menunjukkan bahwa tafsir lokal tidak hanya relevan sebagai 
produk budaya, tetapi juga sebagai instrumen efektif dalam membangun praksis nilai moderasi yang 
kontekstual, adaptif, dan berakar pada realitas sosial Indonesia. 
 
Kata kunci: Moderasi; Tafsir Al-Iklīl; Pesantren Al-Balagh Bangilan. 

 

mailto:idakurnia@idaqu.ac.id


Ida Kurnia Shofa 

TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLĪL  

DI PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR 
 

231 

 

Pendahuluan 

Pesantren merupakan lembaga 

keagamaan tertua dan paling 

berpengaruh dalam sejarah Islam di 

Indonesia. Sebagai institusi pendidikan 

yang tumbuh dari akar budaya 

Nusantara, pesantren tidak hanya 

berfungsi sebagai pusat transmisi ilmu-

ilmu keislaman, tetapi juga sebagai 

lembaga sosial yang membentuk karakter 

dan identitas keislaman masyarakat.1 

Dalam konteks modern yang ditandai 

oleh globalisasi, polarisasi keagamaan, 

dan menguatnya ideologi ekstrem, 

pesantren menghadapi tantangan untuk 

mempertahankan tradisi intelektual klasik 

sekaligus meneguhkan perannya sebagai 

agen moderasi.2 

Salah satu pilar tradisi intelektual 

pesantren adalah kajian tafsir Al-Qur’an. 

Tafsir menjadi instrumen epistemologis 

untuk memahami pesan ilahi sekaligus 

media pedagogis dalam pembentukan 

moral santri.3 Namun demikian, kajian 

tafsir di banyak pesantren masih 

didominasi oleh karya ulama Timur 

 
1 Muhammad Idris Usman, “Pesantren Sebagai 
Lembaga Pendidikan Islam (Sejarah Lahir, Sistem 
Pendidikan, Dan Perkembangannya Masa Kini),” 
Jurnal Al Hikmah XIV (2013): 102. 
2 Nuryani, dkk, “Modernisasi Pendidikan Pesantren 
Dalam Tantangan GlobalisasI,” Jurnal Contemplate: 
Jurnal Studi-studi Kesilaman 4, no. 01 (2023): 52–64. 
3 Afifullah, “Metode Pembelajaran Tafsir Perspektif 
Sivitas Pesantren (Studi Pada Pesantren Di 
Sumenep),” Disertasi UIN Sunan Ampel Surabaya, 
2019. 

Tengah seperti Tafsir al-Jalalayn, Tafsir 

Ibn Kathir, dan Tafsir al-Maraghi. 

Dominasi ini dapat dipahami karena 

otoritas keilmuan karya tersebut, tetapi 

berdampak pada orientasi epistemologis 

pesantren yang lebih terarah pada konteks 

Timur Tengah, sehingga menimbulkan 

kesenjangan relevansi ketika diterapkan 

dalam konteks sosial Indonesia yang 

plural, multietnis, dan multireligius.4  

Kecenderungan tersebut mencermin-

kan persoalan epistemologis dalam 

pendidikan pesantren, yaitu 

ketergantungan pada otoritas 

transnasional dan minimnya ruang bagi 

pengembangan tafsir lokal yang berakar 

pada pengalaman keislaman Nusantara. 

Padahal, realitas sosial-budaya Indonesia 

menuntut pendekatan tafsir yang 

kontekstual, inklusif, dan responsif 

terhadap kemajemukan masyarakat. 

Karena itu, revitalisasi tafsir Nusantara 

menjadi penting sebagai wujud interaksi 

kreatif antara teks wahyu dan budaya 

lokal yang merefleksikan nilai-nilai Islam 

rahmatan lil ‘alamin. 

Dalam kerangka tersebut, konsep 

moderasi beragama yang dirumuskan 

Kementerian Agama RI menjadi relevan, 

yang meliputi empat indikator: komitmen 

 
4 Rosihon Anwar, Dadang Darmawan, and Cucu 
Setiawan, “Kajian Kitab Tafsir Dalam Jaringan 
Pesantren Di Jawa Barat,” Wawasan: Jurnal Ilmiah 
Agama dan Sosial Budaya 1, no. 1 (2016): 56–69. 



El-Afkar Vol. 14  Nomor. 2, Juli-Desember 2025 

 

 

232 
 

kebangsaan, toleransi, anti kekerasan, dan 

akomodasi budaya lokal. Indikator ini 

tidak hanya bersifat normatif, tetapi harus 

diinternalisasi melalui sistem pendidikan 

dan praktik sosial pesantren.5 Dalam hal 

ini, tafsir berperan ganda: sebagai alat 

analisis untuk memahami teks secara 

rasional dan kontekstual, serta sebagai 

sarana pedagogis untuk menanamkan 

nilai etika Islam. Kajian tafsir lokal yang 

berakar pada realitas budaya Indonesia 

berpotensi menjadi medium strategis 

dalam menanamkan nilai moderasi secara 

berkelanjutan. 

Pesantren Al-Balagh Bangilan di 

Kabupaten Tuban merupakan contoh 

penting pengembangan tafsir lokal dalam 

pendidikan moderasi. Pesantren ini 

menggunakan Tafsir Al-Iklīl karya KH. 

Misbah Musthafa—tafsir berbahasa Jawa 

yang memadukan pemahaman tekstual 

Al-Qur’an dengan konteks sosial budaya 

masyarakat Jawa.6 Tafsir ini menanamkan 

nilai-nilai toleransi, keadilan, 

keseimbangan, dan harmoni sosial, 

sehingga berfungsi tidak hanya sebagai 

 
5 Kemenaghumbahas, “Kemenag Humbahas 
Sampaikan 4 Indikator Moderasi Beragama,” last 
modified 2025, 
https://sumut.kemenag.go.id/beranda/singglepos
t/kemenag-humbahas-sampaikan-4-indikator 
moderasi-beragama. 
6 Supriyanto, “Al-Qur ’ An Dalam Ruang 
Keagamaan Islam Jawa : Respons Pemikiran 
Keagamaan Misbah Mustafa Dalam Tafsir Al-Iklīl 
Fī Ma ’ Āni Al-Tanzīl,” Jurnal THEOLOGIA 28, no. 1 
(2017): 29–54. 

teks keilmuan, tetapi juga sebagai 

medium transformasi nilai.7  

Bangilan memiliki signifikansi 

historis dan sosial sebagai wilayah yang 

plural dan multikultural, sekaligus tempat 

lahirnya Tafsir Al-Iklīl. Kombinasi antara 

akar genealogi tafsir dan konteks sosial 

yang majemuk menjadikan Bangilan 

lokasi ideal untuk menelaah efektivitas 

tafsir lokal dalam membangun kesadaran 

moderat di masyarakat.8 Meskipun 

demikian, upaya pesantren dalam 

mentransformasikan nilai moderasi 

melalui tafsir lokal menghadapi dua 

tantangan utama. Pertama, tantangan 

epistemologis terkait legitimasi 

metodologis tafsir lokal dalam tradisi 

tafsir yang masih berorientasi pada 

otoritas Timur Tengah. Kedua, tantangan 

sosiologis berupa resistensi atau 

skeptisisme masyarakat yang 

menganggap tafsir lokal kurang memiliki 

otoritas. Tantangan ini memerlukan 

strategi agar tafsir Nusantara dapat 

diterima sebagai sumber otoritatif dalam 

membangun wacana Islam moderat di 

tingkat akar rumput. 

Sejumlah penelitian terdahulu telah 

mengkaji Tafsir Al-Iklīl, seperti kajian 

 
7 Syaddad Ibnu Hambari, “Toleransi Beragama 
Dalam Tafsir Ulama Jawa,” Qof 4, no. 2 (2020): 185–
200. 
8 Nur Hadi, Mujiburrohman, “Interteks Dan 
Ortodoksi Tafsir Al-Iklil Fî Ma ’ Ani Al-Tanzil,” 
ULIL ALBAB : Jurnal Ilmiah Multidisiplin 1, no. 6 
(2022): 1630–1642. 



Ida Kurnia Shofa 

TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLĪL  

DI PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR 
 

233 

 

Supriyanto mengenai metodologi dan 

gaya penafsiran berbasis bahasa Pegon,9 

studi Syaddad Ibnu Hambari tentang 

konsep toleransi dalam Al-Iklīl,10 serta 

penelitian R. Efendi mengenai konstruksi 

sosial nilai keislaman dalam tafsir 

tersebut.11 Namun, penelitian-penelitian 

ini masih berfokus pada kajian tekstual, 

linguistik, dan metodologis, belum 

menelaah secara mendalam bagaimana 

tafsir lokal berfungsi sebagai instrumen 

transformasi nilai keagamaan dalam 

masyarakat multikultural. 

Hingga kini belum banyak studi yang 

menghubungkan tafsir Nusantara dengan 

proses internalisasi nilai moderasi dalam 

pendidikan Islam tradisional. Pesantren 

Al-Balagh sebagai tempat lahirnya Al-Iklīl 

menawarkan konteks strategis untuk 

melihat bagaimana kajian tafsir dapat 

mentransformasikan nilai moderasi di 

lingkungan pesantren dan masyarakat 

sekitar. Karena itu, penelitian ini hadir 

untuk mengisi kekosongan tersebut. 

Secara konseptual, penelitian ini 

diharapkan berkontribusi bagi 

 
9 Supriyanto, “Al-Qur’an Dalam Ruang Keagamaan 
Islam Jawa: Respons Pemikiran Keagamaan Misbah 
Mustafa Dalam Tafsir Al-Iklīl Fī Ma ’ Āni Al-
Tanzīl.” 
10 Hambari, “Toleransi Beragama Dalam Tafsir 
Ulama Jawa.” 
11 Rosyid Efendi, “Konstruksi Sosial Tradisi 
Masyarakat Bangilan Tuban Pasca KH. Misbah 
Musthofa: Analisis Dampak Tafsir Al-Iklil Fi Maan 
Al-Tanzil Dan Taj Al-Muslimin Min Kalami Rabbil 
’Alamin Terhadap Tradisi,” Tesis, 2024, 
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/67774/. 

pengembangan tafsir Nusantara dalam 

perspektif living Qur’an serta 

memperkaya wacana moderasi di 

lembaga pendidikan Islam. Adapun 

secara praktis, penelitian ini menawarkan 

model integrasi antara tafsir lokal dan 

nilai-nilai moderasi di pesantren sebagai 

bagian dari upaya membangun harmoni 

sosial dan memperkuat identitas Islam 

moderat di Indonesia. Berdasarkan uraian 

tersebut, penelitian ini diarahkan untuk 

menelaah bagaimana interaksi antara 

epistemologi tafsir lokal dan realitas sosial 

masyarakat Bangilan membentuk proses 

internalisasi nilai-nilai moderasi dalam 

kehidupan santri dan komunitas 

pesantren, sekaligus mengkaji bagaimana 

Tafsir Al-Iklīl digunakan sebagai medium 

transformasi nilai moderasi di Pesantren 

Al-Balagh Bangilan. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif-deskriptif dengan 

paradigma interpretif-kritis.12 Pendekatan 

ini dipilih karena penelitian tidak hanya 

bertujuan memahami kandungan teks 

Tafsir Al-Iklīl karya KH. Misbah Musthafa, 

tetapi juga menelusuri bagaimana tafsir 

tersebut berinteraksi dengan realitas 

sosial, epistemologis, dan praksis 

 
12 G. Burrel dan Morgan, Sociological Paradigms and 
Organisational Analysis. (Britain: Athenaeum, n.d.). 



El-Afkar Vol. 14  Nomor. 2, Juli-Desember 2025 

 

 

234 
 

keagamaan di lingkungan Pesantren Al-

Balagh Bangilan, Jawa Timur. Dengan 

kata lain, penelitian ini bergerak dari teks 

menuju konteks, dari pemaknaan menuju 

praksis sosial, dan dari wacana menuju 

transformasi nilai. Paradigma interpretatif 

digunakan untuk membaca makna teks 

sebagaimana dipahami, diajarkan, dan 

dihayati oleh komunitas pesantren. Dalam 

perspektif ini, makna tidak dianggap 

sebagai entitas tetap yang terkandung 

dalam teks, melainkan sebagai hasil 

dialektika antara teks, pembaca, dan 

konteks sosial budaya. Paradigma kritis, 

di sisi lain, memberikan ruang bagi 

analisis relasi kuasa pengetahuan dalam 

praktik tafsir—yakni ketegangan antara 

otoritas tafsir yang berasal dari tradisi 

Timur Tengah dan corak tafsir lokal 

Nusantara yang sering dipandang 

subordinat. Pendekatan kritis ini juga 

memungkinkan pembacaan terhadap 

tafsir sebagai praktik sosial yang sarat 

ideologi dan potensi resistance 

epistemologique terhadap hegemoni tafsir 

sentralistik. 

Dalam kerangka tersebut, penelitian 

ini menggunakan jenis studi living 

Qur’an. Mengacu pada Sahiron 

Syamsuddin, living Qur’an bukan hanya 

kajian atas teks, melainkan studi 

mengenai bagaimana Al-Qur’an 

“dihidupkan” dalam kehidupan sosial 

dan budaya umat Islam.13 Living Qur’an 

menempatkan masyarakat sebagai subjek 

penafsir sehingga kajiannya meliputi 

interaksi dinamis antara teks, praktik 

keagamaan, dan konstruksi sosial 

pemahaman keagamaan.14  Dalam konteks 

penelitian ini, living Qur’an dipahami 

sebagai medan dialektis antara Tafsir Al-

Iklīl dan realitas sosial Pesantren Al-

Balagh, sehingga tafsir diposisikan 

sebagai agen transformasi nilai moderasi 

yang hidup di tengah komunitas. 

Penelitian ini memanfaatkan data 

primer dan sekunder untuk memperoleh 

gambaran yang komprehensif mengenai 

peran Tafsir Al-Iklīl dalam proses 

transformasi nilai moderasi di Pesantren 

Al-Balagh. Data primer diperoleh dari 

naskah lengkap Tafsir Al-Iklīl, wawancara 

mendalam, serta observasi langsung 

terhadap kegiatan pengajian tafsir yang 

berlangsung di pesantren tersebut. 

Wawancara dilakukan dengan Gus 

Asasuddin selaku pengajar utama Tafsir 

Al-Iklīl dan Ning Muflihah, istri Gus Asas 

sekaligus cicit dari KH. Misbah Musthafa. 

Melalui sumber dan informan tersebut, 

penelitian ini berupaya menangkap 

 
13 M. Mansyur Sahiron Syamsuddin, Metodologi 
Penelitian Living Qur’an & Hadis (Yogyakarta: TH-
Press, 2007): 7. 
14 Muhammad Alwi HS, “Living Qur’an Dalam 
Studi Qur’an Di Indonesia (Kajian Atas Pemikiran 
Ahmad Rafiq0,” Hermeneutik : Jurnal Ilmu Al-Qur’an 
dan Tafsir 15, no. 1 (2021): 1–18, 
file:///C:/Users/Acer/Downloads/8554-34323-1 
PB.pdf. 



Ida Kurnia Shofa 

TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLĪL  

DI PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR 
 

235 

 

pemahaman, praktik, dan pengalaman 

nyata yang menggambarkan posisi Tafsir 

Al-Iklīl dalam kehidupan keagamaan 

komunitas pesantren. 

 Observasi lapangan dilakukan 

selama 24–27 Oktober 2025, mencakup 

pengamatan proses pengajaran tafsir, 

interaksi sosial santri, serta praktik 

keagamaan yang mencerminkan 

internalisasi nilai-nilai moderasi. Adapun 

data sekunder diperoleh dari buku, artikel 

jurnal, dan penelitian terdahulu yang 

relevan. 

Secara teoretis, analisis data dalam 

penelitian ini menggunakan kombinasi 

antara teori konstruksi sosial Peter L. 

Berger dan Thomas Luckmann15 serta 

pendekatan hermeneutika kontekstual.16 

Teori konstruksi sosial digunakan untuk 

menjelaskan proses terbentuknya 

kesadaran moderasi melalui tiga tahap: 

eksternalisasi (pengajaran nilai melalui 

kajian tafsir), objektivasi (pembentukan 

norma sosial pesantren), dan internalisasi 

(penyerapan nilai moderasi ke dalam 

kesadaran santri dan masyarakat). 

Dengan demikian, transformasi nilai 

 
15 Ferry Adhi Dharma, “Konstruksi Realitas Sosial: 
Pemikiran Petter L. Berger Tentang Kenyataan 
Sosial,” Jurnal Ilmu Komunikasi 7, no. 1 (2018): 2, 
https://kanal.umsida.ac.id/index.php/kanal/articl
e/view/101/147. 
16 Christian Ade Maranatha, “Penafsiran Alkitab 
Yang Dinamis : Hermeneutika Kontekstual Sebagai 
Pendekatan Multidimensional” 4, no. 2 (2024): 138–
155, file:///C:/Users/Acer/Downloads/339-
Article Text-1595-2-10-20250101.pdf. 

dipahami sebagai proses sosial yang 

membentuk habitus keislaman moderat. 

Sementara itu, hermeneutika 

kontekstual digunakan untuk 

menafsirkan Tafsir Al-Iklīl dalam 

kaitannya dengan bahasa, budaya, dan 

problem sosial masyarakat Bangilan. 

Pendekatan ini memosisikan tafsir sebagai 

praktik sosial yang hidup dan berinteraksi 

dengan konteks lokal. 

Untuk menjaga validitas data, 

penelitian ini menggunakan triangulasi 

sumber melalui pembandingan antara 

teks tafsir, hasil wawancara dengan para 

informan, serta temuan observasi 

lapangan. Triangulasi ini memastikan 

bahwa pemaknaan terhadap nilai 

moderasi tidak hanya bersumber pada 

teks atau ucapan informan, tetapi teruji 

melalui praktik keagamaan yang terjadi di 

pesantren dan masyarakat sekitarnya. 

Dengan menggabungkan keseluruhan 

pendekatan tersebut, penelitian ini 

berupaya menghadirkan analisis 

komprehensif mengenai bagaimana tafsir 

lokal berfungsi sebagai instrumen 

epistemologis dan sosiologis dalam 

mentransformasikan nilai moderasi.  

 

 

 

 

 



El-Afkar Vol. 14  Nomor. 2, Juli-Desember 2025 

 

 

236 
 

 

 

 

Pembahasan 

Karakter Hermeneutis Tafsir Al-Iklīl 

sebagai Tafsir Moderatif 

Tafsir Al-Iklīl karya KH. Misbah 

Musthafa menempati posisi penting 

dalam perkembangan tafsir lokal di 

Indonesia, khususnya di lingkungan 

pesantren Jawa. Pesantren Al-Balagh 

Bangilan—sebagai salah satu pusat 

pengkajian kitab ini—menunjukkan 

bagaimana tafsir lokal dapat berperan 

sebagai instrumen transformasi nilai 

moderasi (wasatiyyah) yang berakar kuat 

pada tradisi pesantren sekaligus responsif 

terhadap tantangan sosial-keagamaan 

kontemporer. 

Dalam wacana pemikiran Islam 

modern, moderasi tidak berhenti sebagai 

slogan kebijakan negara, melainkan 

merupakan kerangka epistemik yang 

berakar kuat dalam tradisi keilmuan 

Islam. Yusuf al-Qaradāwī, melalui 

karyanya Fiqh al-Wasāṭiyyah, 

menegaskan bahwa moderasi adalah 

prinsip dasar keberagamaan yang 

mencakup tawassuṭ (posisi tengah), 

taʿādul (keseimbangan), dan tasāmuḥ 

(toleransi).17 Kerangka ini memberi 

 
17 Dzikrul Hakim et al., “FORMULASI MODERASI 
BERAGAMA DALAM PEMIKIRAN YUSUF AL-,” 
Jurnal Al-Mubin 6, no. 1 (2023): 47–57, 

landasan bahwa setiap upaya penafsiran 

yang berorientasi pada keadilan, 

keseimbangan, dan penghormatan 

terhadap perbedaan sesungguhnya 

beroperasi dalam wilayah wasatiyyah 

yang autentik. 

Perubahan sosial yang berlangsung 

semakin cepat, disertai maraknya narasi 

ekstremisme dan polarisasi keagamaan, 

menuntut hadirnya model tafsir yang 

mampu merespons dinamika tersebut 

secara proporsional. Dalam konteks ini, 

tafsir Al-Iklīl memperoleh relevansinya. 

Moderasi yang dihadirkan KH. Misbah 

bukan lahir dari kompromi pragmatis, 

tetapi dari upaya metodologis untuk 

menjaga agar penafsiran tetap berakar 

pada nilai-nilai moral Al-Qur’an. Salah 

satu contoh penafsiran KH. Misbah yang 

sangat relevan terlihat dalam 

pembacaannya atas QS. al-Baqarah 

(2):256, “lā ikrāha fī al-dīn” (tidak ada 

paksaan dalam beragama). Dalam Al-Iklil, 

KH. Misbah menafsirkan ayat ini dengan 

menekankan kalimat: “Ora kena memaksa 

wong mlebu Islam, merga iman iku kudu teko 

saka ati sing legawa.”18                                              

Penegasan bahwa iman harus lahir dari 

kerelaan hati merupakan kritik langsung 

terhadap praktik pemaksaan, intimidasi 

dakwah, serta pola keberagamaan 

 
https://repository.uin-
malang.ac.id/13599/1/13599.pdf. 
18 KH Misbah bin Zain al-Mushtafa, Al-Iklīl Fī 
Ma’ānī Al-Tanzīl (Surabaya: Al-Ihsan, n.d.), Juz 3: 
291. 



Ida Kurnia Shofa 

TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLĪL  

DI PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR 
 

237 

 

eksklusif yang kerap muncul dalam 

kelompok ekstrem. 

Contoh lain tampak dalam 

penafsirannya atas QS. al-Mā’idah (5):32 

tentang kesucian nyawa manusia. KH. 

Misbah menulis bahwa membunuh satu 

manusia tanpa alasan yang dibenarkan 

syariat sama dengan membunuh seluruh 

manusia. Ungkapan beliau dalam bahasa 

Jawa, “Matèni siji wong kang ora salah kuwi 

podho karo matèni manungsa kabèh,”19 

menegaskan bahwa kekerasan, apalagi 

atas nama agama, merupakan tindakan 

yang ditolak secara moral dan teologis. 

Penafsiran ini menjadi penting dalam 

konteks munculnya kekerasan berbasis 

agama karena secara eksplisit ia menolak 

normalisasi kekerasan sebagai ekspresi 

keimanan. 

Moderasi KH. Misbah juga tampak 

dalam penafsiran QS. at-Tawbah (9):5—

ayat yang sering dijadikan legitimasi aksi 

ekstrem. Alih-alih memahami ayat 

tersebut sebagai perintah perang general, 

KH. Misbah memberikan penjelasan 

konteks historis bahwa ayat itu turun 

terkait kelompok musyrik yang 

menyatakan perang dan mengkhianati 

perjanjian. Ia menambahkan: “Ora kena 

wong Islam nyerang dhisik nek ora ana 

 
19 KH Misbah bin Zain al-Mushtafa, Al-Iklīl Fī 
Ma’ānī Al-Tanzīl, Juz 6: 916. 

ancaman lan ora ana pangrusakane.”20 

Dengan demikian, jihad diposisikan 

sebagai tindakan defensif, bukan agresi, 

sehingga membantah secara langsung 

retorika ekstremis yang menggunakan 

ayat ini secara ahistoris. Selain terkait 

kekerasan, Al-Iklīl juga menunjukkan 

moderasi dalam isu polarisasi sosial. 

Dalam menafsirkan QS. al-Ḥujurāt (49):13, 

“lita‘ārafū”, KH. Misbah menjelaskan 

bahwa keberagaman suku dan kelompok 

bukan ancaman, tetapi sarana untuk 

saling memahami dan membangun 

harmoni sosial. Ia menulis: “Supaya padha 

pinter gaul, ngerti budi, lan rukun siji lan 

sijiné.”21 Penjelasan ini menjadi kontras 

dengan kelompok-kelompok yang 

memaksakan homogenitas dan menolak 

pluralitas sosial. 

Dengan contoh-contoh tersebut, 

terlihat bahwa moderasi dalam Al-Iklīl 

tidak bersifat normatif atau deklaratif 

semata, tetapi hadir dalam bentuk 

penafsiran konkret yang menolak 

kekerasan, kritik terhadap pemaksaan 

agama, klarifikasi atas ayat-ayat perang, 

serta penegasan pentingnya pluralitas dan 

relasi sosial yang damai. Karena itu, Al-

Iklīl tidak hanya penyampai ajaran, tetapi 

juga instrumen pedagogis yang efektif 

 
20 KH Misbah bin Zain al-Mushtafa, Al-Iklīl Fī 
Ma’ānī Al-Tanzīl, Juz 10. 
21 KH Misbah bin Zain al-Mushtafa, Al-Iklīl Fī 
Ma’ānī Al-Tanzīl, Juz 26: 4165. 



El-Afkar Vol. 14  Nomor. 2, Juli-Desember 2025 

 

 

238 
 

untuk merespons perubahan sosial, 

mencegah ekstremisme, dan merawat 

kohesi sosial di tengah polarisasi 

keagamaan. 

 

 

 

 

Metodologi Penafsiran: Rasionalitas 

dalam Bingkai Tradisi 

Metodologi penafsiran Al-Iklīl 

bertumpu pada perpaduan antara tafsīr bi 

al-ma’thur dan tafsīr bi al-ra’y, namun 

tetap menempatkan rasionalitas dalam 

bingkai tradisi pesantren.22 Sintesis ini 

mencerminkan apa yang oleh Nasr Hamid 

Abu Zayd disebut sebagai “hermeneutika 

humanistik,” yakni cara membaca Al-

Qur’an yang memosisikan teks sebagai 

wacana hidup yang selalu bertemu dan 

berdialog dengan pengalaman manusia.23 

Pendekatan rasional-humanistik ini 

tampak jelas ketika KH. Misbah                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       

menafsirkan QS. al-Ḥujurāt (49):13. Istilah 

lita‘ārafū tidak hanya dipahami secara 

linguistik sebagai “saling mengenal,” 

melainkan diperluas menjadi prinsip 

“saling menghormati dan membangun 

 
22 Baidow, “Aspek Lokalitas Tafsir Al-Iklīl Fī 
Ma’ānī Al-Tanzīl Karya KH Mishbah Musthafa: 47-
48.” 
23 I K Shofa, Ideologi AL-Ikhwan AL-Muslimun Dalam 
Durus Fi Al-Tafsir, Tafsir Juz ’Amma Karya Yusuf Al-
Qardhawi (digilib.uinsby.ac.id, 2021): 17, 
http://digilib.uinsby.ac.id/id/eprint/51418. 

kebaikan antar-suku dan bangsa.”24 

Dengan demikian, analisis bahasa tidak 

berhenti pada arti literal, tetapi digunakan 

sebagai pintu masuk untuk mengekstraksi 

nilai-nilai moral Al-Qur’an sebagaimana 

ditekankan Fazlur Rahman melalui 

konsep ethical trajectory.25 

Kerangka metodologis ini juga 

memengaruhi cara KH. Misbah membaca 

ayat-ayat sensitif seperti QS. an-Nisā’ 

(4):34. Dengan berpijak pada fleksibilitas 

mazhab Syafi‘i, beliau menolak 

pemahaman literal terhadap kata 

wadribuhunna sebagai legitimasi kekerasan 

fisik, dan menggantinya dengan tafsir 

yang bersifat edukatif-moral dengan 

penegasan pada tanggung jawab suami 

untuk berlaku baik (ma’ruf) terhadap istri 

sebagaimana kewajiban berimbang yang 

berlaku kepada istri untuk menghormati 

suami.26 Penafsiran seperti ini 

menunjukkan kedekatan epistemologis 

dengan kritik para feminis Muslim, 

seperti Amina Wadud dan Asma Barlas, 

yang sama-sama menegaskan bahwa 

keadilan gender merupakan prinsip etis 

 
24 KH Misbah bin Zain al-Mushtafa, Al-Iklīl Fī 
Ma’ānī Al-Tanzīl, Juz 26: 4165. 
25 Fiki Oktama Putra et al., “Analisis Pemikiran 
Fazlur Rahman Tentang Rekonstruksi Metode 
Tafsir Kontemporer,” Jurnal Pappasang 1, no. 2 
(2024): 366–384. 
26 KH Misbah bin Zain al-Mushtafa, Al-Iklīl Fī 
Ma’ānī Al-Tanzīl, Juz 5: 700. 



Ida Kurnia Shofa 

TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLĪL  

DI PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR 
 

239 

 

yang tidak terpisahkan dari risalah 

Qur’ani.27 

Seluruh pendekatan hermeneutis Al-

Iklīl menemukan wujud praktisnya 

melalui tradisi pengajaran bandongan di 

pesantren, sebuah metode yang 

memungkinkan proses transmisi ilmu 

terjadi secara langsung antara guru dan 

santri. Melalui pola pengajaran ini, nilai-

nilai moderasi tidak hanya disampaikan 

sebagai pengetahuan kognitif, tetapi 

secara perlahan diinternalisasi menjadi 

etos keberagamaan dalam keseharian 

santri. Interaksi yang berlangsung di 

ruang bandongan—di mana teks 

dibacakan, dijelaskan, dan 

dikontekstualisasikan oleh guru—

menciptakan ruang dialog yang 

mempertemukan otoritas teks dengan 

pengalaman sosial santri. Dalam konteks 

inilah, pendekatan KH. Misbah 

mencerminkan apa yang disebut 

Mohammed Arkoun sebagai applied 

hermeneutics, yaitu sebuah proses 

hermeneutik yang tidak berhenti pada 

tataran teoretis, tetapi bekerja secara aktif 

dalam kehidupan sosial.28 Dengan kata 

lain, tafsir Al-Qur’an tidak diperlakukan 

 
27 Imron Natsir, “Gender Perspective In The Qur ’ 
An : A Thematic And Analytical Study Of Equality 
And Roles,” Jurnal Takafu 2, no. 1 (2025): 1–16. 
28 Setio Budi, “Menakar Ulang Hermeneutika Al-
Quran : Kritik Atas Pemikiran Muhammad 
Arkoun,” Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 24, 
No. 1 (2022): 16–28. 

sebagai aktivitas membaca yang bersifat 

pasif, melainkan sebagai proses kreatif 

yang terus menghubungkan pesan Ilahi 

dengan dinamika kehidupan masyarakat 

tempat tafsir tersebut hidup dan 

digunakan. 

Selain itu, salah satu kekhasan 

paling signifikan dari Al-Iklīl adalah 

domestikasi bahasa melalui penggunaan 

Jawa Pegon, yang dalam perspektif 

hermeneutik Gadamer menegaskan 

bahwa bahasa bukan sekadar medium 

untuk menyampaikan makna, tetapi 

ruang tempat pemahaman religius 

dibentuk dan dinegosiasikan.29 Dengan 

menghadirkan tafsir dalam Pegon, KH. 

Misbah membuka ruang dialog yang 

memungkinkan santri memasuki 

kandungan moral ayat secara lebih intim, 

Pegon bekerja pada dua level sekaligus, 

pertama, ia menurunkan jarak epistemik 

yang sering muncul ketika teks suci 

disampaikan dalam bahasa Arab formal 

yang kurang akrab bagi sebagian santri, 

kedua, ia menciptakan resonansi afektif 

yang memperkuat internalisasi nilai, 

karena pesan etis Al-Qur’an dihadirkan 

melalui idiom dan metafora yang akrab 

secara budaya. 

 
29 Ahmad Baidow, “Aspek Lokalitas Tafsir Al-Iklīl 
Fī Ma’ānī Al-Tanzīl Karya KH Mishbah Musthafa,” 
Nun 1, no. 1 (2015): 33–61, 
https://media.neliti.com/media/publications/266
116-aspek-lokalitas-tafsir-al-iklil-fi-maani-
b3280743.pdf. 



El-Afkar Vol. 14  Nomor. 2, Juli-Desember 2025 

 

 

240 
 

Lebih jauh, domestikasi bahasa 

semacam ini memainkan peran strategis 

dalam meredam penetrasi narasi-narasi 

radikal yang cenderung beroperasi 

melalui retorika Arab-literalistik dan gaya 

dakwah yang kering dari konteks 

budaya.30 Dengan mengemas pesan 

moderat dalam bahasa Pegon, Al-Iklīl 

secara tidak langsung membangun 

counter-discourse yang berakar pada tradisi 

lokal sekaligus memiliki legitimasi sosial 

di mata komunitas pesantren; otoritas kiai 

yang menjelaskan ayat dalam bahasa lokal 

menciptakan kepercayaan epistemik yang 

lebih kuat dibanding narasi asing yang 

datang melalui simbol dan bahasa yang 

tidak melekat dalam pengalaman 

komunitas. Pada saat yang sama, translasi 

ke dalam Pegon bukan proses pasif, tetapi 

tindakan hermeneutik yang mengandung 

pilihan-pilihan leksikal dan penekanan 

moral tertentu, sehingga menunjukkan 

bahwa KH. Misbah tidak sekadar 

“memindahkan bahasa,” tetapi juga 

mengarahkan santri pada horizon etis 

yang lebih moderat dan inklusif. Di sini 

terlihat bahwa fungsi Pegon melampaui 

sifatnya sebagai medium linguisti, yakni 

membentuk kerangka epistemik dan 

kultural yang menghubungkan pesan 

 
30 Zumaroh Hadi Sulistiani, Didin Nurul Rosidin, 
And Asep Saefullah, “Aksara Pegon Dan Transmisi 
Keilmuan Islam: Potret Dari Pesantren Babakan 
Ciwaringin Cirebon,” Edukasi: Jurnal Penelitian 
Pendidikan Agama Dan Keagamaan 21, No. 2 (2023): 
117–137. 

Ilahi dengan realitas sosial masyarakat 

Jawa, serta memperkuat identitas Islam 

Nusantara yang damai, lentur, dan ramah 

tradisi. Dengan demikian, domestikasi 

bahasa dalam Al-Iklīl bukan hanya 

strategi pedagogis, tetapi sekaligus 

fondasi hermeneutis yang memperkuat 

moderasi sebagai cara memahami dan 

menghidupi ajaran Islam dalam konteks 

lokal. 

Jika ditarik sebagai satu kesatuan, 

metode penafsiran Al-Iklīl menunjukkan 

sintesis yang menarik namun sekaligus 

menghadirkan sejumlah ketegangan 

epistemologis yang perlu dibaca secara 

kritis. Di satu sisi, KH. Misbah berupaya 

menjaga ortodoksi pesantren dengan tetap 

berpijak pada tafsīr bi al-ma’thur dan 

kerangka mazhab Syafi‘i, namun di sisi 

lain, beliau membuka ruang yang cukup 

luas bagi penalaran rasional dan 

pembacaan nilai yang mendekati 

pendekatan progresif para pemikir 

modernis. Ketegangan antara tradisi dan 

rasionalitas ini bukan kelemahan, tetapi 

justru menjadi karakter khas tafsir lokal 

Nusantara, meskipun tetap menyisakan 

pertanyaan kritis mengenai sejauh mana 

fleksibilitas tersebut dapat dipertahankan 

tanpa keluar dari kerangka epistemik 

pesantren tradisional. 

Sehingga dapat disimpulkan bahwa 

Al-Iklīl menghadirkan model 

hermeneutika moderatif yang tidak hanya 



Ida Kurnia Shofa 

TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLĪL  

DI PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR 
 

241 

 

bersifat konseptual, tetapi operasional. 

Moderasi tidak sekadar menjadi “tema 

tafsir,” tetapi hadir sebagai metodologi, 

strategi kebahasaan, praktik pedagogis, 

dan instrumen sosial. Di sinilah letak 

kekuatan dan sekaligus signifikansi tafsir 

ini, ia berhasil menegosiasikan tradisi dan 

modernitas, teks dan konteks, otoritas dan 

rasionalitas, sehingga membentuk sebuah 

paradigma tafsir yang relevan bagi 

tantangan keagamaan kontemporer, 

khususnya dalam merawat Islam 

Nusantara yang damai, terbuka, dan 

berorientasi pada kemaslahatan manusia. 

 

Hasil Transformasi Nilai Moderasi 

melalui Kajian Rutin Tafsir Al-Iklīl di 

Pesantren Al-Balagh: Implementasi 

Pengajaran 

Kajian rutin Tafsir Al-Iklīl fī Ma‘ānī 

al-Tanzīl di Pesantren Al-Balagh 

merupakan ruang transformasi nilai yang 

berjalan secara gradual, terstruktur, dan 

mengakar pada tradisi keilmuan 

pesantren. Kajian ini tidak hanya 

berfungsi sebagai transmisi teks, tetapi 

juga sebagai arena konstruksi nilai 

moderasi yang dibangun melalui relasi 

epistemik antara teks, guru, dan 

komunitas belajar. Pelaksanaannya 

mengikuti pola selapanan—sebuah tradisi 

Jawa kuno yang berarti dilaksanakan 

setiap tiga puluh lima hari sekali.31 

Dilaksanakan setiap Ahad awal bulan 

Hijriah pukul 13.00 hingga 15.00 sore, 

sehingga menciptakan mekanisme belajar 

periodik yang memberi ruang bagi proses 

internalisasi dan refleksi mendalam. 

Tradisi selapanan tidak sekadar teknis 

pengaturan waktu, melainkan pola 

pedagogis yang mempertemukan 

spiritualitas temporal Islam dengan ritme 

budaya lokal, dan hal ini menunjukkan 

bagaimana pesantren menggabungkan 

kontinuitas tradisi transmisi keilmuan 

Islam dengan kearifan lokal khas 

Nusantara. 

Pengajian selapanan Tafsir al-Iklil 

terbuka untuk jamaah laki-laki yang 

dihadiri oleh santri, alumni, dan 

masyarakat luas. Hal ini menunjukkan 

bahwa Al-Iklīl tidak hanya menjadi teks 

untuk konsumsi internal pesantren, tetapi 

juga menjadi instrumen pendidikan 

publik (public religious pedagogy). 

Keterbukaan ini tidak sekadar 

mencerminkan inklusivitas, tetapi juga 

merupakan strategi epistemologis untuk 

memperluas jangkauan nilai keagamaan 

yang moderat kepada lapisan masyarakat 

yang lebih luas. Pesantren di Nusantara 

 
31 Haikal Al Fiqri Et Al., “Menggapai Ketenangan 
Dalam Selapanan: Studi Atas Fenomenologi 
Selapanan Di Pondok Pesantren Al-Insaniyah Kota 
Salatiga,” At-Thariq: Jurnal Studi Islam Dan Budaya 
05, No. 01 (2025): 1–9. 



El-Afkar Vol. 14  Nomor. 2, Juli-Desember 2025 

 

 

242 
 

sejak lama menjadi moral authority32 di 

tingkat komunitas, dan kajian tafsir publik 

seperti ini merupakan mekanisme yang 

menjaga kesinambungan fungsi sosial-

keagamaan tersebut. Hal ini sejalan 

dengan penjelasan Azra bahwa pesantren 

berfungsi sebagai pusat penyebaran Islam 

moderat melalui tradisi intelektual yang 

panjang dan berkelanjutan.33 

Salah satu karakter penting dari 

kajian rutin Al-Iklīl di Pesantren Al-

Balagh adalah keberlanjutan sanad 

keilmuan yang terjaga. Pengajaran 

diberikan oleh Gus Asas, cicit menantu 

KH. Misbah yang merupakan generasi 

keempat dalam mata rantai transmisi 

kitab ini. Sanad pengajaran tersebut 

bukan hanya menjamin otoritas tafsir, 

tetapi juga melestarikan konteks 

epistemik yang melekat pada lahirnya Al-

Iklīl. Keberlanjutan genealogis ini 

menjadikan kajian bukan sekadar 

reproduksi teks, tetapi sekaligus 

reproduksi nilai, metodologi, dan etos 

intelektual yang telah dibangun oleh KH. 

Misbah sejak awal abad ke-20. Dalam 

konteks studi tafsir Nusantara, 

keberlanjutan seperti ini signifikan karena 

menjamin kesetiaan terhadap metodologi 

 
32 Imam Syafe’i, “Pondok Pesantren: Lembaga 
Pendidikan Pembentukan Karakter,” Al-Tadzkiyyah 
8, No. I (2017): 61–82. 
33 Maulidatuzzahro, Saeful Anam, “Konstruksi 
Pemikiran Azyumardi Azra Pada Pendidikan Islam 
Pesantren Dalam Memberikan Kontribusi 
Perkembangan Islam Moderat,” Al-Zayn 3, No. 2 
(2025): 179–187. 

asli kitab, di samping membuka ruang 

adaptasi terhadap kebutuhan zaman. 

Kajian Al-Iklīl di Pesantren Al-

Balagh dapat dibaca sebagai praktik 

transformasi nilai moderasi yang 

berlangsung dalam dua lapisan, pertama, 

transformasi epistemologis melalui 

pembacaan teks, kedua, transformasi 

sosiologis melalui internalisasi nilai dalam 

komunitas pesantren dan masyarakat. 

Secara epistemologis, Al-Iklīl sendiri 

adalah tafsir yang dibangun dengan 

bahasa sederhana, ringkas, dan sangat 

dekat dengan kebutuhan masyarakat 

Muslim awam. Gaya tafsir ini membuat 

Al-Iklīl sangat fungsional sebagai media 

pendidikan keagamaan populis. KH. 

Misbah menyusun tafsir ini untuk 

memberikan pemahaman Al-Qur’an yang 

proporsional, tidak ekstrem, dan tetap 

berada dalam bingkai pemikiran Ahl al-

Sunnah wa al-Jamā‘ah yang dikenal 

moderat. Karenanya, ketika pesantren 

mengajarkannya secara publik, ia 

mengirimkan pesan epistemologis yang 

jelas, Islam harus dipahami melalui 

perangkat keilmuan yang dapat 

dipertanggungjawabkan, namun tetap 

dekat dengan realitas sosial masyarakat. 

Salah satu aspek penting dalam 

transformasi nilai moderasi melalui kajian 

ini adalah bagaimana Gus Asas 

menempatkan Al-Iklīl sebagai perangkat 

contextualized tafsir teaching. Ia tidak hanya 



Ida Kurnia Shofa 

TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLĪL  

DI PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR 
 

243 

 

membaca teks, tetapi juga menjelaskan 

relevansi ayat dan tafsir KH. Misbah 

dalam konteks kontemporer.34 Dengan 

demikian, kajian Al-Iklīl menjadi ajang 

dialog antara pesan kitab dengan kondisi 

sosial modern. 

Karakter moderasi dalam Al-Iklīl 

tampak jelas pada beberapa aspek, seperti 

penekanan pada aspek spiritualitas dan 

harmoni sosial.35 Nilai-nilai tersebut, 

ketika disampaikan dalam forum 

selapanan, tidak hanya menjadi wacana 

normatif tetapi juga diinternalisasi secara 

sosial karena forum tersebut dihadiri oleh 

jamaah yang memiliki hubungan 

emosional dan budaya dengan pesantren. 

Di sinilah terjadi transformasi sosiologis, 

nilai-nilai moderasi tidak berhenti sebagai 

teks, tetapi menjadi praktik sosial dalam 

kehidupan masyarakat sekitar pesantren. 

Secara teoritik, hal ini relevan dengan 

pandangan Talal Asas mengenai Islam 

sebagai tradisi diskursif (discursive 

tradition) yang direproduksi secara terus 

menerus oleh komunitas melalui praktik 

keagamaan mereka.36 

 
34 Wawancara bersama Gus Asasuddin pada 27 
Oktober 2025. 
35 Wawancara bersama Gus Asasuddin pada 27 
Oktober 2025. 
36 Ramadhanita Mustika Sari and Ahmad Fauzi, 
“An Examination of Talal Asad’s Anthropological 
Thought on the Islamic Community of Sasak 
Lombok,” IJIMS: Indonesian Journal of Islam and 
Muslim Societies 14, no. 1 (2024): 117–144. 

Tradisi selapanan juga memainkan 

peran pedagogis yang sangat kuat. Model 

pembelajaran berkala—tidak harian atau 

pekanan—memberi ruang waktu bagi 

santri dan masyarakat untuk 

mengendapkan makna, mengaitkan 

materi kajian dengan pengalaman hidup, 

dan menguatkan ingatan kognitif maupun 

afektif.37 Secara antropologis, hal ini 

memperlihatkan bahwa pesantren 

mempraktikkan pedagogi reflektif yang 

memungkinkan terbentuknya habitus 

keagamaan moderat. Bourdieu menyebut 

habitus sebagai struktur mental yang 

terbentuk melalui praktik berulang dalam 

komunitas.38 Dengan demikian, selapanan 

Al-Iklīl bukan hanya forum belajar, tetapi 

juga forum penciptaan habitus 

keberagamaan yang damai, santun, dan 

inklusif. 

Keikutsertaan alumni dan 

masyarakat umum menjadikan kajian ini 

sebagai epistemic community yang 

melampaui batas-batas pesantren. Alumni 

membawa gagasan moderat yang 

diterima dari kajian ini ke lingkungan 

masing-masing, sehingga pesantren 

 
37 Fiqri et al., “Menggapai Ketenangan Dalam 
Selapanan: Studi Atas Fenomenologi Selapanan Di 
Pondok Pesantren Al-Insaniyah Kota Salatiga.” 
38 Siti Khusniatul Amanah, Istingadah, 
“Pembentukan Moral Remaja Melalui Teori Habitus 
Pierre Bourdieu Dalam Perspektif Psikologi 
Pendidikan Islam,” Journal Of Transdisciplinary 
Studies In Religious And Education 1, No. 1 (2025): 
11–21. 



El-Afkar Vol. 14  Nomor. 2, Juli-Desember 2025 

 

 

244 
 

berfungsi sebagai pusat difusi nilai.39 

Kehadiran masyarakat umum juga 

memperkuat relasi sosial antara pesantren 

dan warga sekitar, sehingga nilai 

moderasi tidak berhenti di ruang formal, 

tetapi hidup dalam interaksi sosial sehari-

hari.  

Peran Gus Asas sebagai pengajar 

memiliki dimensi epistemik sekaligus 

simbolik. Secara epistemik, ia adalah 

representasi otoritas keilmuan dalam 

mata rantai sanad tafsir Al-Iklīl, dan 

secara simbolik, ia adalah pewaris tradisi 

keilmuan KH. Misbah, sehingga 

kehadirannya memberikan legitimasi 

moral dan historis terhadap kajian. Relasi 

antara guru dan murid dalam tradisi 

pesantren tidak hanya berbasis transfer 

pengetahuan, tetapi juga transfer etika, 

keberkahan, dan orientasi moral. Hal ini 

sesuai dengan konsep ta’līm dan tarbiyah 

dalam pedagogik Islam yang meletakkan 

guru sebagai figur formasi karakter.40 

Dengan demikian, ketika Gus Asas 

mengajarkan nilai moderasi dalam Al-

Iklīl, nilai tersebut lebih mudah 

diinternalisasi karena disampaikan tidak 

hanya melalui argumentasi tekstual, tetapi 

 
39 Hasiym Hadade Rusmiaty,Muhammad Aras, 
A.Nurfadhil, Arnadi, “Kontribusi Pondok 
Pesantren Dalam Pembentukan Masyarakat Dan 
Penguatan Budaya Lokal,” Al-Irsyad 4, No. 2 (2025): 
214–225. 
40 Muhammad Husni, “Peran Guru Dalam 
Mengembangkan Pendidikan Karakter Di Pondok 
Pesantren Raudlatul Ulum 1,” QOSIM : Jurnal 
Pendidikan, Sosial & Humaniora 3, no. 1 (2025): 333–
342. 

juga melalui keteladanan perilaku dan 

otoritas moralnya. 

Secara keseluruhan, transformasi 

nilai moderasi dalam kajian ini bekerja 

melalui tiga mekanisme utama, yaitu 

pertama, textual moderation, yaitu moderasi 

berbasis kandungan tafsir Al-Iklīl, kedua, 

pedagogical moderation, yaitu proses 

pengajaran yang inklusif, terbuka, dan 

berdialog, dan ketiga, social moderation, 

yaitu penerimaan nilai moderasi oleh 

komunitas sebagai bagian dari identitas 

keagamaan mereka. Ketiga mekanisme ini 

saling menopang dan membentuk 

ekosistem pendidikan keagamaan 

moderat yang khas pesantren Nusantara.  

Konteks lokal Pesantren Al-Balagh 

sebagai pesantren berbasis komunitas juga 

memperkuat efektivitas transformasi nilai. 

Pesantren tidak hanya menjadi lembaga 

pendidikan, tetapi juga pusat kehidupan 

sosial, budaya, dan spiritual masyarakat. 

Ketika kajian tafsir dilakukan secara 

selapanan dan terbuka, pesantren 

berfungsi sebagai learning center yang 

memancarkan nilai moderasi secara 

berkelanjutan. Pola ini memperlihatkan 

bahwa moderasi tidak diajarkan sebagai 

doktrin yang kaku, tetapi sebagai hasil 

dari proses belajar yang dialogis dan 

partisipatif. Dengan demikian, moderasi 

menjadi bagian dari pengalaman kolektif, 

bukan hanya slogan normatif yang tidak 

berakar. 



Ida Kurnia Shofa 

TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLĪL  

DI PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR 
 

245 

 

Secara keseluruhan dinamika kajian 

rutin selapanan ini, terlihat bahwa 

Pesantren Al-Balagh berhasil menciptakan 

model pendidikan tafsir yang tidak hanya 

mentransmisikan ilmu, tetapi juga 

membentuk orientasi keagamaan moderat 

yang berkelanjutan. Proses ini 

memperlihatkan bagaimana pesantren 

sebagai institusi tradisional mampu tetap 

relevan dalam menghadapi tantangan 

modernitas, terutama dalam merespons 

polarisasi isu-isu keagamaan 

kontemporer. Moderasi yang diajarkan 

bukan bersifat politis, tetapi berbasis teks, 

tradisi, dan praktik sosial yang mengakar. 

Model semacam ini menunjukkan bahwa 

transformasi nilai moderasi paling efektif 

ketika disampaikan melalui institusi yang 

memiliki legitimasi historis dan kultural 

mendalam. 

Salah satu aspek metodologis yang 

memperlihatkan orisinalitas sekaligus 

kontinuitas tradisi dalam kajian Al-Iklīl di 

Pesantren Al-Balagh adalah pilihan Gus 

Asas untuk memulai pembacaan bukan 

dari juz pertama, tetapi dari juz-juz 

belakang, yaitu juz 20 hingga 15.41 

Keputusan pedagogis ini bukan tanpa 

dasar, sebab mencerminkan praktik 

umum para mufassir Nusantara dan 

sebagian mufassir klasik yang sering 

 
41 Wawancara bersama Gus Asasuddin pada 27 
Oktober 2025. 

memulai penulisan tafsir dari juz yang 

memuat surah-surah pendek atau surah 

dengan kandungan hukum dan akhlak 

yang lebih aplikatif dalam kehidupan 

sehari-hari. Tradisi itu dapat dilihat 

misalnya pada penyusunan sejumlah 

tafsir lokal, termasuk beberapa manuskrip 

tafsir yang dimulai dari surah-surah yang 

lebih sering dibaca masyarakat, seperti 

surah Yāsīn, al-Wāqi‘ah, atau al-Mulk. 

Pendekatan serupa juga tampak dalam 

penyusunan Tafsīr Jalālayn, di mana 

beberapa ulama pengajarannya sering 

memulai dari surah-surah mufaṣṣal (juz 20 

ke atas) sebelum beralih ke surah panjang 

karena lebih mudah dicerna oleh jamaah 

awam.42 

Dengan mengikuti pola ini, Gus 

Asas secara sadar menempatkan dirinya 

dalam jaringan metodologis para 

pendahulu yang mengedepankan nilai 

kemanfaatan (practical pedagogy). 

Pembacaan juz 20–15 relevan karena 

bagian ini mencakup banyak surah yang 

berkaitan langsung dengan etika sosial, 

kesabaran, moderasi dalam beragama, 

serta larangan berlaku ekstrem. Hal ini 

sesuai dengan tujuan kajian Al-Iklīl 

sebagai medium internalisasi nilai 

moderasi. Dengan demikian, metode 

memulai dari juz belakang berfungsi 

 
42 Sofyan Saha, “Perkembangan Penulisan Tafsir Al-
Qur’an Di Indonesia Era Reformasi,” Jurnal Lektur 
Keagamaan 13, no. 1 (2015): 59–84. 



El-Afkar Vol. 14  Nomor. 2, Juli-Desember 2025 

 

 

246 
 

sebagai strategi pedagogis yang adaptif 

untuk memudahkan jamaahnya 

memahami nilai-nilai praktis sebelum 

beralih pada struktur naratif panjang yang 

bersifat teologis dan historis dalam awal 

juz. 

Kajian selapanan Tafsir Al-Iklīl yang 

berlangsung di Pesantren Al-Balagh tidak 

hanya berdampak pada ranah individual, 

tetapi juga membentuk struktur sosial dan 

budaya keagamaan masyarakat Bangilan 

secara lebih luas. Forum selapanan yang 

dihadiri santri, alumni, dan masyarakat 

umum menciptakan ruang interaksi lintas 

generasi yang memperkuat keterikatan 

sosial (social bonding) dan solidaritas 

keagamaan. Eksistensi kajian tersebut 

memperlihatkan bagaimana teks tafsir 

lokal dapat menjadi mekanisme integrasi 

sosial karena menghadirkan bahasa 

keagamaan yang dekat dengan 

pengalaman masyarakat setempat. Bahasa 

lokal, gaya penjelasan yang khas, serta 

rujukan pada realitas kehidupan 

masyarakat Bangilan menjadikan tafsir ini 

diterima bukan sebagai teks asing, tetapi 

sebagai bagian integral dari identitas 

kolektif mereka. 

Di sisi lain, Al-Iklīl dapat dipahami 

sebagai bentuk localization of knowledge, 

yaitu proses menghadirkan pengetahuan 

global dalam konteks budaya lokal tanpa 

kehilangan kedalaman ilmiahnya. Melalui 

proses ini, tafsir klasik tidak lagi menjadi 

teks jauh yang hanya dapat diakses oleh 

santri tetapi juga dapat dipahami oleh 

masyarakat Bangilan dan sekitarnya. Hal 

ini sekaligus menunjukkan bahwa otoritas 

keilmuan yang dimiliki Al-Iklīl bersifat 

dialogis, yakni memperkuat tradisi klasik, 

bukan menggantikannya, dan 

mendekatkan masyarakat pada tradisi 

tafsir, bukan menjauhkan mereka darinya. 

Karena itu, Al-Iklīl memainkan peran 

penting dalam menjaga kesinambungan 

tradisi intelektual Islam global dengan 

konteks lokal secara harmonis. 

Selain itu, dampak sosial kajian Al-

Iklīl juga dapat dianalisis dalam konteks 

literasi keagamaan masyarakat Bangilan. 

Kajian selapanan berperan penting dalam 

memberikan alternatif narasi keagamaan 

yang moderat dan kontekstual, terutama 

di tengah maraknya arus interpretasi 

tekstualis dan skripturalis yang masuk 

melalui media digital. Kajian ini menjadi 

“filter epistemik” yang memoderasi 

informasi keagamaan dan membantu 

masyarakat memilah mana ajaran agama 

yang sejalan dengan tradisi lokal dan nilai 

kebangsaan.  

Dalam konteks implementasi 

pengajaran, relasi epistemik antara kiai 

sebagai otoritas keilmuan, santri sebagai 

subjek belajar, dan masyarakat sebagai 

audiens luas menciptakan apa yang oleh 

Berger dan Luckmann disebut sebagai 



Ida Kurnia Shofa 

TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLĪL  

DI PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR 
 

247 

 

proses objektivasi pengetahuan.43 

Penafsiran kiai terhadap ayat-ayat Al-

Qur’an, sebagaimana tertuang dalam Al-

Iklīl, menjadi rujukan normatif yang 

secara sosial dilembagakan sebagai 

pengetahuan sah (legitimate knowledge). 

Proses ini terlihat jelas ketika kiai 

mengontekstualisasikan pesan etis ayat 

dengan fenomena sosial yang dihadapi 

masyarakat Bangilan misalnya isu 

intoleransi, konflik sosial, hingga problem 

relasi antaragama. Kontekstualisasi ini 

menjadikan nilai moderasi bukan sekadar 

“ajaran,” tetapi standar moral sosial yang 

dipahami bersama oleh komunitas. 

Lebih jauh, struktur pengajaran 

yang bersifat hierarkis namun dialogis 

memungkinkan terjadinya internalisasi 

nilai secara efektif. Pada setiap sesi, kiai 

tidak hanya membaca teks Pegon Al-Iklīl, 

tetapi juga mengurai makna ayat melalui 

kisah lokal, peribahasa Jawa, dan analogi 

kehidupan sehari-hari. Pola penjelasan 

semacam ini memperkuat resonansi 

makna karena nilai Qur’ani disandingkan 

dengan pengalaman sosial peserta kajian. 

Ketika kiai menjelaskan konsep toleransi, 

misalnya, ia sering merujuk pada tradisi 

rukun tetangga, sikap gotong royong, dan 

pengalaman hidup berdampingan dengan 

pemeluk agama lain di Bangilan. Melalui 

 
43 Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, The Social 
Construction of Reality: A Treatise in the Sociology of 
Knowledge (United State: Penguin Books, 1991). 

cara ini, nilai Qur’ani dipahami bukan 

sebagai konsep abstrak, tetapi sebagai 

moral praksis yang hidup dalam realitas 

sosial. 

Model pengajaran ini menjadi 

praktik nyata dari living Qur’an, karena 

teks tafsir tidak hanya dibaca, tetapi 

dihidupkan dalam tindakan sosial dan 

relasi kultural masyarakat. Di titik inilah 

kajian rutin Al-Iklīl memiliki kontribusi 

signifikan sebagai medium transformasi 

nilai moderasi yang memungkinkan 

terjadinya proses internalisasi berlapis 

mulai dari pemahaman tekstual, 

penerimaan normatif, hingga 

penghayatan kultural. Proses internalisasi 

ini kemudian direproduksi melalui 

perilaku santri dalam kehidupan sehari-

hari, baik di pesantren maupun di tengah 

masyarakat. Melalui mekanisme inilah 

moderasi tidak hanya diajarkan, tetapi 

dilatih, diulang, dan diperkuat secara 

sosial. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan 

bahwa transformasi nilai moderasi 

melalui kajian Al-Iklīl di Pesantren Al-

Balagh bekerja pada tiga level sekaligus: 

(1) epistemologis, melalui pemaknaan 

ayat-ayat Al-Qur’an secara moderatif; (2) 

pedagogis, melalui metode pengajaran 

yang dialogis, kontekstual, dan berbasis 

tradisi; serta (3) sosiologis, melalui 

pembentukan norma sosial dan habitus 



El-Afkar Vol. 14  Nomor. 2, Juli-Desember 2025 

 

 

248 
 

moderat dalam kehidupan komunitas 

pesantren dan masyarakat sekitar. 

Struktur ini memperlihatkan bahwa nilai 

moderasi bukan sekadar retorika, tetapi 

sebuah praktik sosial yang tumbuh dari 

interaksi antara teks, tradisi, dan realitas 

hidup masyarakat Bangilan.  

 

Kesimpulan 

Kajian rutin Tafsīr Al-Iklīl di 

Pesantren Al-Balagh Bangilan menjadi 

medium efektif dalam 

mentransformasikan nilai-nilai moderasi 

pada tiga level: epistemologis, pedagogis, 

dan sosiologis. Secara epistemologis, Al-

Iklīl menyediakan kerangka tafsir yang 

dekat dengan budaya lokal dan relevan 

dengan realitas sosial masyarakat, 

sehingga nilai toleransi, tasāmuh, 

keseimbangan (tawāzun), dan anti-

ekstremisme dapat dipahami secara 

kontekstual. Kedekatan ini memudahkan 

peserta menghubungkan pesan Qur’ani 

dengan pengalaman hidup mereka dan 

memperkuat penerimaan terhadap 

moderasi sebagai pedoman moral. Pada 

level pedagogis, metode pengajaran kiai 

melalui pembacaan teks Pegon, penjelasan 

kontekstual, kisah lokal, dan dialog, 

menciptakan proses internalisasi nilai 

yang berlangsung secara gradual dan 

hidup. Moderasi tidak hanya diajarkan, 

tetapi dipraktikkan melalui relasi guru-

murid dan tradisi mengaji, sehingga 

mewujudkan konsep living Qur’an di 

mana teks benar-benar dihidupkan dalam 

tindakan. Secara sosiologis, otoritas 

keilmuan kiai dan struktur tradisional 

pesantren menjadikan tafsir yang 

diajarkan sebagai pengetahuan sah 

(legitimate knowledge). Melalui objektivasi 

dan internalisasi sosial, nilai-nilai 

moderasi tidak hanya dipahami santri, 

tetapi juga menjadi norma sosial 

masyarakat sekitar. Hal ini menunjukkan 

bahwa kajian Al-Iklīl menjadi arena 

pembentukan habitus moderat yang 

berkelanjutan. Dengan demikian, 

transformasi nilai moderasi melalui kajian 

Al-Iklīl tidak berhenti pada transmisi 

pengetahuan, tetapi membentuk moralitas 

publik yang menjadikan moderasi sebagai 

praktik sosial yang terlembaga. Pesantren 

Al-Balagh berhasil memadukan tradisi 

keilmuan, kearifan lokal, dan dinamika 

sosial modern dalam membangun pola 

keberagamaan yang damai, adaptif, dan 

inklusif, menegaskan bahwa moderasi 

harus dikontekstualisasikan, 

dipraktikkan, dan dilembagakan dalam 

kehidupan sehari-hari.  

Penelitian ini memiliki sejumlah batasan, 

antara lain fokus yang hanya pada satu 

pesantren sehingga temuan belum dapat 

digeneralisasi secara luas, serta 

keterbatasan data yang bertumpu pada 

observasi kajian rutin dan informan kunci 

sehingga dinamika internal santri serta 



Ida Kurnia Shofa 

TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLĪL  

DI PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR 
 

249 

 

pengaruh faktor eksternal pesantren 

belum sepenuhnya terungkap. Karena itu, 

penelitian lanjutan dapat diarahkan pada 

studi komparatif di berbagai pesantren 

yang menggunakan tafsir lokal berbeda, 

pendalaman resepsi santri melalui metode 

etnografi atau pendekatan campuran yang 

lebih terukur, serta eksplorasi peran ruang 

digital dalam reproduksi nilai moderasi 

melalui tafsir lokal. Upaya ini diharapkan 

dapat memperluas dan memperdalam 

pemahaman mengenai transformasi 

moderasi berbasis tradisi tafsir Nusantara 

dalam konteks pendidikan pesantren 

kontemporer.  

 

Ucapan Terimakasih 

Riset ini memperoleh dukungan 

pendanaan dari Direktorat Jenderal 

Pendidikan Islam, Kementerian Agama 

Republik Indonesia, melalui skema 

Bantuan Program Penelitian Litapdimas 

Tahun Anggaran 2025.   

 

Referensi 

1. Afifullah. “Metode Pembelajaran 
Tafsir Perspektif Sivitas Pesantren 
(Studi Pada Pesantren Di Sumenep),” 
2019. 

2. Anwar, Rosihon, Dadang Darmawan, 
And Cucu Setiawan. “Kajian Kitab 
Tafsir Dalam Jaringan Pesantren Di 
Jawa Barat.” Wawasan: Jurnal Ilmiah 
Agama Dan Sosial Budaya 1, No. 1 
(2016): 56–69. 

3. Baidow, Ahmad. “Aspek Lokalitas 
Tafsir Al-Iklīl Fī Ma’ānī Al-Tanzīl 

Karya Kh Mishbah Musthafa.” Nun 1, 
No. 1 (2015): 33–61. 
Https://Media.Neliti.Com/Media/Pu
blications/266116-Aspek-Lokalitas-
Tafsir-Al-Iklil-Fi-Maani-B3280743.Pdf. 

4. Burrel, G. Dan Morgan. Sociological 
Paradigms And Organisational Analysis. 
Britain: Athenaeum, N.D. 

5. Ferry Adhi Dharma. “Konstruksi 
Realitas Sosial: Pemikiran Petter L. 
Berger Tentang Kenyataan Sosial.” 
Jurnal Ilmu Komunikasi 7, No. 1 (2018): 
2. 
Https://Kanal.Umsida.Ac.Id/Index.P
hp/Kanal/Article/View/101/147. 

6. Fiqri, Haikal Al, Arya Wahyu Pratama, 
Adilfi Shandika Septiansyah, 
Universitas Islam, Negeri Salatiga, 
And Kota Salatiga. “Menggapai 
Ketenangan Dalam Selapanan: Studi 
Atas Fenomenologi Selapanan Di 
Pondok Pesantren Al-Insaniyah Kota 
Salatiga.” At-Thariq: Jurnal Studi Islam 
Dan Budaya 05, No. 01 (2025): 1–9. 

7. Hadi, Nur, Mujiburrohman. “Interteks 
Dan Ortodoksi Tafsir Al-Iklil Fî Ma ’ 
Ani Al-Tanzil.” Ulil Albab : Jurnal 
Ilmiah Multidisiplin 1, No. 6 (2022): 
1630–1642. 

8. Hakim, Dzikrul, Tafuzi Mu, Uril 
Bahruddin, U I N Maulana, And Malik 
Ibrahim. “Formulasi Moderasi 
Beragama Dalam Pemikiran Yusuf Al-
.” Jurnal Al-Mubin 6, No. 1 (2023): 47–
57. Https://Repository.Uin-
Malang.Ac.Id/13599/1/13599.Pdf. 

9. Hambari, Syaddad Ibnu. “Toleransi 
Beragama Dalam Tafsir Ulama Jawa.” 
Qof 4, No. 2 (2020): 185–200. 

10. Husni, Muhammad. “Peran Guru 
Dalam Mengembangkan Pendidikan 
Karakter Di Pondok Pesantren 
Raudlatul Ulum 1.” Qosim : Jurnal 
Pendidikan, Sosial & Humaniora 3, No. 1 
(2025): 333–342. 

11. Imam Syafe’i. “Pondok Pesantren: 
Lembaga Pendidikan Pembentukan 
Karakter.” Al-Tadzkiyyah 8, No. I 
(2017): 61–82. 



El-Afkar Vol. 14  Nomor. 2, Juli-Desember 2025 

 

 

250 
 

12. Imron Natsir. “Gender Perspective In 
The Qur ’ An : A Thematic And 
Analytical Study Of Equality And 
Roles.” Jurnal Takafu 2, No. 1 (2025): 1–
16. 

13. Kemenaghumbahas. “Kemenag 
Humbahas Sampaikan 4 Indikator 
Moderasi Beragama.” Last Modified 
2025. 
Https://Sumut.Kemenag.Go.Id/Beran
da/Singgle-Post/Kemenag-
Humbahas-Sampaikan-4-Indikator-
Moderasi-Beragama. 

14. KH Misbah Bin Zain Al-Mushtafa. Al-
Iklīl Fī Ma’ānī Al-Tanzīl. Surabaya: Al-
Ihsan, N.D. 

15. Khusniatul Amanah, Istingadah, Siti. 
“Pembentukan Moral Remaja Melalui 
Teori Habitus Pierre Bourdieu Dalam 
Perspektif Psikologi Pendidikan 
Islam.” Journal Of Transdisciplinary 
Studies In Religious And Education 1, 
No. 1 (2025): 11–21. 

16. M. Mansyur, Sahiron Syamsuddin. 
Metodologi Penelitian Living Qur’an & 
Hadis. Yogyakarta: Th-Press, 2007. 

17. Maranatha, Christian Ade. “Penafsiran 
Alkitab Yang Dinamis : Hermeneutika 
Kontekstual Sebagai Pendekatan 
Multidimensional” 4, No. 2 (2024): 
138–155. 
File:///C:/Users/Acer/Downloads/3
39-Article Text-1595-2-10-
20250101.Pdf. 

18. Maulidatuzzahro, Anam, Saeful. 
“Konstruksi Pemikiran Azyumardi 
Azra Pada Pendidikan Islam Pesantren 
Dalam Memberikan Kontribusi 
Perkembangan Islam Moderat.” Al-
Zayn 3, No. 2 (2025): 179–187. 

19. Muhammad Alwi Hs. “Living Qur’an 
Dalam Studi Qur’an Di Indonesia 
(Kajian Atas Pemikiran Ahmad 
Rafiq0.” Hermeneutik : Jurnal Ilmu Al-
Qur’an Dan Tafsir 15, No. 1 (2021): 1–
18. 
File:///C:/Users/Acer/Downloads/8
554-34323-1-Pb.Pdf. 

20. Mulyati, Iis, Mohammad 
Mansyuruddin, And Yohanes Bahari. 
“Proses Difusi Inovasi Dalam 

Penerapan Metode Pengajaran Baru.” 
Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan 5, No. 6 
(2023): 2425–2433. 

21. Nuryani, Dkk. “Modernisasi 
Pendidikan Pesantren Dalam 
Tantangan Globalisasi.” Jurnal 
Contemplate: Jurnal Studi-Studi 
Kesilaman 4, No. 01 (2023): 52–64. 

22. Peter L. Berger Dan Thomas 
Luckmann. The Social Construction Of 
Reality: A Treatise In The Sociology Of 
Knowledge. United State: Penguin 
Books, 1991. 

23. Putra, Fiki Oktama, Universitas Islam, 
Negeri Imam, And Bonjol Padang. 
“Analisis Pemikiran Fazlur Rahman 
Tentang Rekonstruksi Metode Tafsir 
Kontemporer.” Jurnal Pappasang 1, No. 
2 (2024): 366–384.  

24. Rahmatullah. “Menakar Hermeneutika 
Fusion Of Horizons H . G . Gadamer 
Dalam Pengembangan Tafsir Maqasid 
Alquran.” Jurnal Nun: Jurnal Studi 
Alqur’an Dan Tafsir Di Nusantara 3, No. 
2 (2017): 149–168. 
Https://Media.Neliti.Com/Media/Pu
blications/516397-None-8ff6e9cc.Pdf. 

25. Rosyid Efendi. “Konstruksi Sosial 
Tradisi Masyarakat Bangilan Tuban 
Pasca Kh. Misbah Musthofa: Analisis 
Dampak Tafsir Al-Iklil Fi Maan Al-
Tanzil Dan Taj Al-Muslimin Min 
Kalami Rabbil ’Alamin Terhadap 
Tradisi,” 2024. Https://Digilib.Uin-
Suka.Ac.Id/Id/Eprint/67774/. 

26. Rusmiaty,Muhammad Aras, 
A.Nurfadhil, Arnadi, Hasiym Hadade. 
“Kontribusi Pondok Pesantren Dalam 
Pembentukan Masyarakat Dan 
Penguatan Budaya Lokal.” Al-Irsyad 4, 
No. 2 (2025): 214–225. 

27. Saha, Sofyan. “Perkembangan 
Penulisan Tafsir Al-Qur’an Di 
Indonesia Era Reformasi.” Jurnal Lektur 
Keagamaan 13, No. 1 (2015): 59–84. 

28. Sari, Ramadhanita Mustika, And 
Ahmad Fauzi. “An Examination Of 
Talal Asad ’ S Anthropological 
Thought On The Islamic Community 
Of Sasak Lombok.” Ijims: Indonesian 
Journal Of Islam And Muslim Societies 



Ida Kurnia Shofa 

TRANSFORMASI NILAI MODERASI MELALUI KAJIAN TAFSIR AL-IKLĪL  

DI PESANTREN AL-BALAGH BANGILAN TUBAN JAWA TIMUR 
 

251 

 

14, No. 1 (2024): 117–144. 
29. Setio Budi. “Menakar Ulang 

Hermeneutika Al-Quran : Kritik Atas 
Pemikiran Muhammad Arkoun.” 
Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 
24, No. 1 (2022): 16–28. 

30. Shofa, I K. Ideologi Al-Ikhwan Al-
Muslimun Dalam Durus Fi Al-Tafsir, 
Tafsir Juz ’Amma Karya Yusuf Al-
Qardhawi. Digilib.Uinsby.Ac.Id, 2021. 
Http://Digilib.Uinsby.Ac.Id/Id/Eprin
t/51418. 

31. Sulistiani, Zumaroh Hadi, Didin Nurul 
Rosidin, And Asep Saefullah. “Aksara 
Pegon Dan Transmisi Keilmuan Islam: 
Potret Dari Pesantren Babakan 
Ciwaringin Cirebon.” Edukasi: Jurnal 
Penelitian Pendidikan Agama Dan 
Keagamaan 21, No. 2 (2023): 117–137. 

32. Supriyanto. “Al-Qur ’ An Dalam 
Ruang Keagamaan Islam Jawa : 
Respons Pemikiran Keagamaan 
Misbah Mustafa Dalam Tafsir Al-Iklīl 
Fī Ma ’ Āni Al-Tanzīl.” Jurnal Theologia 
28, No. 1 (2017): 29–54. 
33. Usman, Muhammad Idris. 
“Pesantren Sebagai Lembaga 
Pendidikan Islam (Sejarah Lahir, 
Sistem Pendidikan, Dan 
Perkembangannya Masa Kini).” Jurnal 
Al Hikmah Xiv (2013): 101–119. 


