
Volume 8, Nomor 1, Januari 2026  
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O) 

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886 
 

161 
https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/disastra 
How to cite: Wulandari, Y., Kurniawan, M., & Purnawan, I. (2026). Menafsirkan Identitas 
Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika Budaya. Disastra: 
Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 8(1), 161-175. 
doi:http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886  

Info Artikel  
Diterima :  28 Juli 2025 
Disetujui  :  17 Desember 2025 
Dipublikasikan :  20 Januari 2026 

 

Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui 
Pendekatan Semiotika Budaya 

(Interpreting Collective Identity in Minangkabau Traditional Pantun through a Cultural 
Semiotics Approach) 

 
 Yosi Wulandari¹*,  M. Ardi Kurniawan2, I Kadek Purnawan3 

 

1,2 Universitas Ahmad Dahlan, Bantul, Daerah Istimewa Yogyakarta, Indonesia 
3Nanzan University, Nagoya, Aichi, Jepang 

   ¹yosi.wulandari@pbsi.uad.ac.id, 2ardi.kurniawan@pbsi.uad.ac.id,  
3purnawan@nanzan-u.ac.jp  

*Corresponding Author  
 
Abstract:  This study aims to interpret the collective identity of the Minangkabau community as reflected 

in traditional pantun through a cultural semiotics approach. Pantun, as a form of oral 
literature, serves not only as an aesthetic expression but also as a cultural text that 
represents social norms, religious values, and the collective memory of its community. This 
research employs a qualitative descriptive method by analyzing selected pantun from 
Pantun Adat Minangkabau by N.M. Rangkoto (1982) using a cultural semiotics framework. 
The data were analyzed through the identification of cultural symbols, the interpretation of 
denotative and connotative meanings, and an examination of the role of these symbols in 
constructing Minangkabau collective identity. The findings reveal that Minangkabau 
traditional pantun contains a system of signs that integrates customary law (adat) with 
Islamic principles. Symbols such as adat, syarak, sembahyang, and timbangan akal budi 
function as ideological codes that reinforce religious ethics, social harmony, and matrilineal 
values characteristic of Minangkabau society. Moreover, pantun serves as a narrative 
medium that transmits collective values across generations while representing the 
coexistence of adat and religion in social life. This study contributes to cultural and literary 
studies, particularly within cultural semiotics, by demonstrating that traditional pantun 
functions not merely as oral literary heritage but also as an ideological text in the formation 
and preservation of Minangkabau collective identity. However, this research is limited by 
its reliance on a single textual source without incorporating direct community 
interpretations. Therefore, further studies are recommended to explore the social functions 
of pantun in actual practices and its relevance in contemporary Minangkabau society. 

Keywords: Collective identity; cultural semiotics; Minangkabau traditional pantun 
 
Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk menafsirkan identitas kolektif masyarakat Minangkabau 

sebagaimana tecermin dalam pantun adat melalui pendekatan semiotika budaya. Pantun, 
sebagai bentuk sastra lisan, tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi estetik, tetapi juga 
sebagai teks budaya yang merepresentasikan norma sosial, nilai religius, dan memori 
kolektif masyarakat pendukungnya. Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif 
dengan menganalisis pantun-pantun terpilih dari Pantun Adat Minangkabau karya N.M. 
Rangkoto (1982) melalui kerangka semiotika budaya. Data dianalisis dengan 
mengidentifikasi simbol-simbol budaya, menafsirkan makna denotatif dan konotatif, serta 
menelaah peran simbol tersebut dalam pembentukan identitas kolektif masyarakat 

http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886
http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886
mailto:2ardi.kurniawan@pbsi.uad.ac.id
mailto:3purnawan@nanzan-u.ac.jp


Volume 8, Nomor 1, Januari 2026  
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O) 

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886 

162 
Yosi Wulandari,  M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan 

Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika 
Budaya  

Minangkabau. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pantun adat Minangkabau memuat 
sistem tanda yang mengintegrasikan hukum adat dengan prinsip-prinsip Islam. Simbol-
simbol seperti “adat”, “syarak”, “sembahyang”, dan “timbangan akal budi” berfungsi 
sebagai kode ideologis yang menegaskan etika keagamaan, harmoni sosial, serta nilai-nilai 
matrilineal yang menjadi ciri khas masyarakat Minangkabau. Selain itu, pantun berperan 
sebagai medium naratif yang mentransmisikan nilai-nilai kolektif secara lintas generasi 
sekaligus merepresentasikan koeksistensi adat dan agama dalam kehidupan sosial 
masyarakat. Penelitian ini memberikan kontribusi terhadap kajian budaya dan sastra, 
khususnya dalam perspektif semiotika budaya, dengan menunjukkan bahwa pantun adat 
tidak hanya berfungsi sebagai warisan sastra lisan, tetapi juga sebagai teks ideologis dalam 
pembentukan dan pemeliharaan identitas kolektif masyarakat Minangkabau. Namun, 
penelitian ini masih terbatas pada penggunaan satu sumber teks tanpa melibatkan 
interpretasi masyarakat secara langsung. Oleh karena itu, penelitian lanjutan disarankan 
untuk mengeksplorasi fungsi pantun dalam praktik sosial aktual serta relevansinya dalam 
kehidupan masyarakat Minangkabau masa kini. 

Kata Kunci: Identitas kolektif; pantun adat Minangkabau; semiotika budaya 
 
Pendahuluan 

Minangkabau dikenal sebagai 
masyarakat yang memiliki warisan budaya 
yang hidup dan berkembang, terutama 
melalui tradisi lisan yang berfungsi sebagai 
dokumentasi nilai dan norma sosial (Ismail 
et al., 2023; Suryami, 2014). Salah satu 
bentuk tradisi lisan tersebut adalah Pantun 
Adat Minangkabau, yang tidak hanya 
berperan sebagai ekspresi estetik, tetapi 
juga sebagai medium pewarisan nilai-nilai 
sosial, religius, dan filosofis. Namun, 
sebagai teks budaya yang sarat makna, 
pantun adat belum sepenuhnya dikaji 
sebagai sistem tanda yang 
merepresentasikan identitas kolektif 
masyarakat Minangkabau secara 
komprehensif. Padahal, pantun adat 
menyimpan struktur simbolik yang 
kompleks dan berfungsi sebagai sistem 
komunikasi budaya dalam kehidupan sosial 
masyarakat Minangkabau (Juliwansyah et 
al., 2022; Pertiwi & Indarti, 2020; 
Sunliensyar, 2022). 

Dalam konteks semiotika 
budaya(Iswatiningsih & Fauzan, 2021), 
pantun dipahami sebagai sebuah teks, yaitu  
budaya yang menyimpan representasi 

identitas kolektif masyarakat. Setiap bait 
dan pilihan kata yang digunakan dalam 
pantun mengandung kode budaya yang 
menandai nilai adat, struktur sosial, serta 
pandangan hidup Minangkabau yang 
dikenal dengan falsafah “adat basandi 
syarak, syarak basandi Kitabullah”(Gozali 
& Novriandi, 2024). Semiotika budaya 
memberikan pendekatan yang 
komprehensif untuk mengkaji makna di 
balik struktur pantun. Dengan 
menggunakan kerangka Ferdinand de 
Saussure maupun Charles Morris, pantun 
dilihat sebagai relasi antara penanda dan 
petanda dalam konteks budaya lokal 
(Chaniago, 2019). Melalui pendekatan ini, 
pantun tidak hanya dibaca sebagai karya 
sastra, tetapi sebagai sistem tanda yang 
membangun relasi makna antara simbol, 
nilai, dan ideologi dalam konteks budaya 
lokal. 

Pantun Adat Minangkabau karya 
N.M. Rangkoto (Rangkoto, 
2011)merupakan dokumentasi muatan 
nilai, ajaran, dan hukum adat Minangkabau 
sekaligus merepresentasikan budaya 
Minangkabau. Pantun adat ini tidak hanya 
menyampaikan nilai estetika, tetapi juga 

http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886


Volume 8, Nomor 1, Januari 2026  
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O) 

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886 

163 
Yosi Wulandari,  M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan 

Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika 
Budaya  

memainkan peran dalam membentuk dan 
mempertahankan identitas sosial. Dalam 
masyarakat Minangkabau, pantun menjadi 
alat untuk merawat kolektivitas melalui 
penguatan norma adat, penghormatan 
terhadap perempuan, serta prinsip 
musyawarah (Ilma & Andhoni, 2024; 
Wulandari & Merawati, 2022) Selain itu, 
kehadiran nilai religius dalam pantun juga 
memperkuat identitas kolektif Islam di 
Minangkabau. Misalnya, dalam tradisi 
Salawat Dulang, nilai-nilai Islam 
dipadukan dengan simbol dan estetika lokal 
untuk menciptakan praktik dakwah yang 
berakar pada budaya masyarakat (Gozali & 
Novriandi, 2024). Riset ini menemukan 
bahwa nilai religius dapat memperkuat nilai 
budaya dan belum membahas secara 
spesifik yang berkaitan dengan aturan adat. 

Selanjutnya, representasi budaya 
Minang dalam berbagai karya seni—
termasuk film, syair, dan busana adat—
menunjukkan bahwa ekspresi budaya 
digunakan secara konsisten untuk 
memperkuat identitas kolektif masyarakat. 
Hal ini dapat dilihat dalam busana 
pengantin Koto Gadang yang memuat 
simbol-simbol Islam dalam setiap detailnya 
(Akbar et al., 2022). Kajian ini masih 
terbatas pada simbol Islam dan budaya 
khususnya pada busana adat dan belum 
membahas yang berkaitan dengan aturan 
adat.  

Syair dan pantun tidak hanya menjadi 
warisan sastra, tetapi juga mencerminkan 
nilai-nilai religiositas yang diyakini 
bersama. Dimensi religius yang hadir 
dalam teks seperti Syair Sidi Djamadi 
memperlihatkan bagaimana masyarakat 
Minangkabau menginternalisasi ajaran 
agama ke dalam budaya sehari-hari 
(Purwanto & Wulandari, 2019). Kajian 

tentang larangan perkawinan sesuku, yang 
sering juga dimuat secara simbolik dalam 
pantun, menunjukkan bagaimana nilai adat 
berperan besar dalam membentuk struktur 
identitas sosial dan menentukan posisi 
individu dalam kolektivitas masyarakat 
(Yustim et al., 2022). 

Sebagai teks budaya, pantun memiliki 
fungsi sosial dan ideologis. Ia tidak hanya 
membentuk makna simbolik, tetapi juga 
merefleksikan dan mengarahkan perilaku 
sosial berdasarkan norma yang diyakini 
kolektif. Inilah yang menjadikan pantun 
sebagai cerminan dari kesadaran budaya 
dan identitas bersama (Darmawan et al., 
2020; Indrawati & Sari, 2024). 

Kajian ini menghadirkan kebaruan 
pada subjek kajian terhadap Pantun Adat 
Minangkabau sebagai ruang representasi 
identitas kolektif melalui perspektif 
semiotika budaya yang belum banyak 
dieksplorasi secara mendalam dalam 
konteks lokal. Berbeda dari penelitian 
sebelumnya yang lebih menitikberatkan 
pada aspek religiusitas atau representasi 
visual budaya Minang seperti dalam tradisi 
busana pengantin atau seni pertunjukan 
religius (Akbar et al., 2022), penelitian ini 
memfokuskan pada sistem tanda dalam 
pantun adat bekerja sebagai media 
transmisi nilai adat dan Islam sekaligus 
konstruksi identitas kolektif masyarakat 
Minangkabau. Dengan mengintegrasikan 
teori semiotika budaya ke dalam analisis 
pantun sebagai teks performatif, studi ini 
memperkaya wacana interdisipliner antara 
sastra, antropologi budaya, dan studi 
identitas lokal. Lebih dari itu, kajian ini 
juga membuka ruang baru dalam 
memahami peran tradisi lisan sebagai 
mekanisme pemelihara memori kolektif 
dan legitimasi sosial dalam dinamika 

http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886


Volume 8, Nomor 1, Januari 2026  
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O) 

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886 

164 
Yosi Wulandari,  M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan 

Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika 
Budaya  

masyarakat adat kontemporer (Gozali & 
Novriandi, 2024; Ilma & Andhoni, 2024). 
Oleh karena itu, penelitian ini tidak hanya 
mengarsipkan praktik budaya 
Minangkabau, tetapi juga menghidupkan 
kembali diskusi akademik seputar identitas, 
budaya, dan resistensi melalui puisi lisan 
yang sarat makna. 

Berdasarkan telaah terhadap berbagai 
penelitian terdahulu, dapat dilihat bahwa 
kajian mengenai budaya Minangkabau 
umumnya menitikberatkan pada aspek 
religiusitas, representasi simbol budaya 
dalam seni visual dan busana adat, serta 
praktik seni dan ritual tertentu. Penelitian-
penelitian tersebut menunjukkan bahwa 
nilai adat dan Islam memainkan peran 
penting dalam pembentukan identitas 
budaya masyarakat Minangkabau. Namun 
demikian, pantun adat sebagai tradisi lisan 
yang memuat sistem tanda budaya belum 
banyak dikaji secara mendalam sebagai 
medium pembentukan identitas kolektif 
masyarakat Minangkabau. Selain itu, 
kajian-kajian sebelumnya cenderung 
menempatkan pantun dan tradisi lisan 
sebagai objek deskriptif atau simbolik, 
belum secara khusus dianalisis sebagai teks 
budaya yang bekerja secara ideologis 
dalam merepresentasikan relasi antara adat, 
agama, dan struktur sosial masyarakat. 
Kondisi ini menunjukkan adanya celah 
penelitian yang perlu diisi melalui kajian 
yang secara sistematis membaca pantun 
adat Minangkabau sebagai ruang 
representasi identitas kolektif. 

Penelitian ini menghadirkan kebaruan 
dengan memfokuskan kajian pada pantun 
adat Minangkabau sebagai sistem tanda 
budaya yang berfungsi dalam pembentukan 
dan pemeliharaan identitas kolektif 
masyarakat. Berbeda dari penelitian 

sebelumnya yang lebih menekankan aspek 
religiusitas atau representasi simbol budaya 
secara terpisah, penelitian ini 
mengintegrasikan pendekatan semiotika 
budaya untuk membaca pantun adat 
sebagai teks ideologis dan performatif. 
Melalui pendekatan tersebut, pantun tidak 
hanya dipahami sebagai warisan sastra 
lisan, tetapi sebagai medium transmisi nilai 
adat dan Islam, memori kolektif, serta 
legitimasi sosial dalam dinamika kehidupan 
masyarakat Minangkabau. Dengan 
demikian, studi ini memperkaya kajian 
sastra lisan dan budaya, sekaligus 
memperluas pemahaman tentang peran 
tradisi lisan dalam konstruksi identitas 
kolektif masyarakat adat. 

Oleh karena itu, penelitian ini 
bertujuan untuk mendeskripsikan dan 
menafsirkan simbol-simbol budaya dalam 
pantun adat Minangkabau sebagai 
simpanan, bentuk, dan warisan identitas 
kolektif masyarakat melalui pendekatan 
semiotika budaya. Dengan menempatkan 
pantun sebagai teks budaya, penelitian ini 
berupaya mengungkap bagaimana relasi 
antara adat, agama, dan nilai sosial 
dikonstruksikan dan diwariskan secara 
kolektif dalam masyarakat Minangkabau. 

 
Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan jenis 
penelitian kualitatif deskriptif dengan 
metode analisis isi. Pendekatan ini dipilih 
karena memungkinkan peneliti 
menafsirkan makna simbolik dan ideologis 
yang terkandung dalam teks pantun sebagai 
teks budaya, khususnya dalam 
merepresentasikan identitas kolektif 
masyarakat Minangkabau. Analisis 
difokuskan pada pemaknaan tanda-tanda 
budaya yang hadir dalam pantun adat 

http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886


Volume 8, Nomor 1, Januari 2026  
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O) 

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886 

165 
Yosi Wulandari,  M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan 

Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika 
Budaya  

melalui kerangka semiotika budaya. 
Sumber utama dalam penelitian ini adalah 
buku Pantun Adat Minangkabau karya 
N.M. Rangkoto yang diterbitkan oleh Balai 
Pustaka pada tahun 1982, dengan ketebalan 
232 halaman (Rangkoto, 2011). Buku ini 
berisi kumpulan pantun adat yang memuat 
nilai-nilai budaya dan norma sosial 
masyarakat Minangkabau. Fokus utama 
penelitian diarahkan pada identitas kolektif 
masyarakat dalam pantun-pantun tersebut, 
khususnya pada sub bagian pantun tentang 
Islam dan hukum adat yang terdiri dari 
sembilan sub-bagian. 

Proses pengumpulan data dilakukan 
dengan langkah-langkah yang sistematis, 
dimulai dari identifikasi dan seleksi bait 
pantun yang memuat tema hukum Islam 
dan adat Minangkabau. Data yang telah 
terklasifikasi kemudian dianalisis untuk 
mengungkap makna eksplisit dan implisit 
yang membentuk ideologi kolektif 
masyarakat Minangkabau. Analisis 
dilakukan melalui tiga tahapan utama: 
identifikasi struktur simbolik, penafsiran 
kontekstual, dan konfirmasi nilai-nilai 
hukum Islam dalam struktur adat. 

Teknik analisis data menggunakan 
prinsip semiotika budaya Roland Barthes 
yang menelaah hubungan antar simbol 
dalam teks dan konteks budaya yang 
melingkupinya (Kanzunnudin, 2022; 
Kartini, 2023; Putri & Hikam, 2025). 
Pantun dibaca sebagai sistem tanda yang 
tidak berdiri sendiri, melainkan berelasi 
dengan nilai-nilai sosial dan religius 
masyarakat. Setiap bait dianalisis dari 
aspek struktur naratif, oposisi biner, 
metafora, serta keterkaitannya dengan 
sistem nilai yang hidup dalam masyarakat 
Minangkabau. Peneliti juga menafsirkan 
makna pantun dalam kaitannya dengan 

peran pantun sebagai alat transmisi nilai 
dan penguat identitas kolektif. 

Untuk menjamin keabsahan hasil 
penelitian, validitas data dijaga melalui 
triangulasi sumber (Husnullail et al., 2024; 
Susanto et al., 2023). Hal ini dilakukan 
dengan mengonfirmasi temuan dari teks 
pantun dengan referensi akademik yang 
kredibel dan relevan. Dengan pendekatan 
ini, interpretasi terhadap pantun tidak hanya 
bergantung pada intuisi peneliti, tetapi juga 
terverifikasi melalui sumber-sumber 
akademik yang relevan. 

Hasil dan Pembahasan 
Sehubungan dengan tujuan penelitian 

yang telah disampaikan sebelumnya, 
berikut akan diuraikankan simbol budaya 
dalam pantun adat Minangkabau sebagai 
simpanan, bentuk, dan warisan identitas 
kolektif masyarakat dengan pendekatan 
semiotika. Tujuan tersebut diuraikan 
menjadi dua subbahasan, yaitu (a) Identitas 
kolektif masyarakat dalam pantun adat 
Minangkabau dan (2) representasi tanda 
dalam identitas kolektif masyarakat 
Minangkabau pada Pantun Adat 
Minangkabau. 

Identitas Kolektif Masyarakat dalam 
Pantun Adat Minangkabau 

Pantun Adat Minangkabau sebagai 
dokumen adat dan budaya tidak hanya 
berfungsi sebagai sarana hiburan atau 
ekspresi estetika, tetapi juga sebagai media 
penyampai nilai-nilai budaya yang 
membentuk identitas kolektif 
masyarakatnya. Dalam kerangka semiotika 
budaya, pantun dapat dibaca sebagai sistem 
tanda yang menarasikan norma sosial, 
relasi kekeluargaan, dan nilai keagamaan 
yang hidup dan diwariskan secara turun-
temurun. Nilai-nilai ini terwakili melalui 

http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886


Volume 8, Nomor 1, Januari 2026  
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O) 

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886 

166 
Yosi Wulandari,  M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan 

Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika 
Budaya  

simbol-simbol budaya yang dimaknai 
secara kolektif dalam komunitas 
Minangkabau.  

Berdasarkan hasil analisis terhadap 
pantun adat Minangkabau yang terdapat 
dalam Pantun Adat Minangkabau karya 
N.M. Rangkoto, ditemukan sejumlah 
simbol budaya yang merepresentasikan 
identitas kolektif masyarakat 
Minangkabau. Pantun adat tidak hanya 
berfungsi sebagai bentuk ekspresi estetik, 
tetapi juga sebagai teks budaya yang 
menyimpan dan mereproduksi nilai-nilai 
adat, agama, serta norma sosial yang 
dihayati secara kolektif. Simbol-simbol 
tersebut muncul secara berulang dan 
konsisten dalam berbagai bait pantun, 
sehingga membentuk pola makna yang 
mencerminkan identitas bersama 
masyarakat Minangkabau. 

Hasil identifikasi simbol budaya 
dalam pantun adat Minangkabau disajikan 
dalam Tabel 1. Tabel ini memperlihatkan 
hubungan antara teks pantun, simbol 
budaya yang muncul, dan kategori identitas 
kolektif yang direpresentasikan. Kategori 
identitas kolektif tersebut mencakup 
masyarakat religius, ketaatan terhadap adat, 
pendidikan nilai Islam, serta penghormatan 
terhadap struktur sosial dan nilai etika yang 
berbasis akal budi. 

 
Tabel 1 Identitas Kolektif Masyarakat 

dalam Pantun Adat Minangkabau 
N
o 

Pantun Simbol Identitas 
Kolektif 

1 Hukum adat 
babuhua 
sentak  
Hukum agamo 
babuhua mati  
Malin nan 
tagak di pintu 
syarak  
Suluah 
bendang 
dalam nagari 

Hukum adat  
Hukum agama 
Elastis 
kuat 

Memiliki 
hukum 
adat, 
hukum 
agama 
sebagai 
norma 
sosial 

 
Terjemahan 
Hukum adat 
terikat longgar 
Hukum agama 
terikat kuat  
Malin berdiri 
di pintu 
Syarak suluh 
bendang in 
nagari 

2 Hukum adat 
tigo tabagi 
ibarat 
timbangan tigo 
talatak 
utang di kito 
mamakaikan 
Partamo 
timbangannyo 
aka budi  
kaduo 
timbangannyo 
ameh perak  
katigo 
timbangannyo 
nyao badan 
 
Terjemahan 
Hukum adat 
dibagi menjadi 
tiga 
Ibarat 
timbangan tiga 
terletak 
Utang di kita 
memakaikan 
Timbangan 
adalah akal 
budi 
Kedua 
timbangannya 
emas dan 
perak  
Ketiga 
timbangannya 
nyawa dan 
badan 

a. Hukum 
adat 

b. Timbangan 
akal budi 

 

Ketaatan 
pada adat 
dan 
memegang 
teguh 
norma 
etika yang 
berbudi. 

3 Nan ditimbang 
jo aka budi 
sasek suruik 
talangkah 
kumbali 
Mamintak 
tobat kapado 
Allah kalau 
tanyato kito 
basalah 
kapado 
manusia 
mamintak 
maaf kalau 
tanyato kito 
kilaf 

a. Tobat  
b. Allah 
c. Maaf 
c. Manusia 

Norma 
religius 
dan 
pendidikan 
nilai. 

http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886


Volume 8, Nomor 1, Januari 2026  
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O) 

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886 

167 
Yosi Wulandari,  M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan 

Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika 
Budaya  

 
Terjemahan 
Yang 
ditimbang 
dengan akal 
budi, salah 
surut 
terlangkah 
Kembali 
meminta tobat 
kepada Allah  
Jika ternyata 
kita bersalah 
kepada 
manusia 
Meminta maaf 
jika ternyata 
kita salah 

4 Rajo alam nan 
badaulat 
bakato putuih 
tak dapek 
dianjak 
Datang Islam 
samporno adat  
kini lah nyato 
basandi syarak 
 
Terjemahan 
Raja alam 
yang berdaulat 
katakan 
istirahat tidak 
dapat 
dipindahkan 
Datanglah 
Islam adalah 
kebiasaan yang 
sempurna  
Sekarang nyata 
memiliki sendi 
syariah 

a. Islam  
b. Adat 

 

Masyaraka
t religius 
dan 
musyawar
ah mufakat 

5 Musuah nan 
indak dicari-
cari  
basuo pantang 
mailak 
Syarak lah 
nyato babuhua 
mati  
kalau adat 
babuhua 
sentak 
 
Terjemahan 
Musuk tidak 
dicari-cari 
Bertemu 
pantang 
dielakan 
Syarak sudah 
jelas terikat 
mati  

a. Adat 
b. Syarak 
c. Terikat 

renggang 
d. Terikat 

mati 
 

Memiliki 
hukum 
adat, 
hukum 
agama 
sebagai 
norma 
sosial 

Kalau adat 
terkita 
renggang 
 

6 Binaso Islam 
maninggakan 
sambayang  
sambayang itu 
tiang agamo 
Kaampek nan 
manjago parik 
rantang  
mangatahui 
musuah dari 
ma ka tibo 
 
Terjemahan 
Binasa Islam 
meninggalkan 
sembayang 
Sembayang itu 
tiang agama 
Keempat yang 
menjaga parit 
rantang 
Mengetahui 
musuh dari 
mana akan 
datang 

a. Sembahya
ng 

b. Islam 
c. agama 

 

Masyaraka
t religius 
dan 
pendidikan 
nilai Islam 

7 Jokok adat 
basandi syarak 
syarak basandi 
kitabullah  
Masuaklah 
Islam ka Tigo 
Luhak  
kadudukan 
rajo jadi 
barubah 
 
 
 
 
Terjemahan 
Jika adat 
bersendi 
syarak 
Syarak 
Bersendi 
Kitabullah  
Masuklah 
Islam ke Tigo 
Luhak  
Kedudukan 
Raja jadi 
berubah 

a. Syarak 
b. Islam 
c. adat 
 

Masyaraka
t religius,  
pendidikan 
nilai Islam, 
memegang 
teguh 
norma adat 

8 Itulah Rajo 
nan Tigo Selo 
dalam 
kalarasan 
Koto Piliang 
Sasudah Islam 
jadi agamo 

a. Islam 
b. agama 
c. Adat  

 

Masyaraka
t religius,  
pendidikan 
nilai Islam, 
memegang 
teguh 
norma adat 

http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886


Volume 8, Nomor 1, Januari 2026  
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O) 

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886 

168 
Yosi Wulandari,  M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan 

Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika 
Budaya  

Adat jo syarak 
jadi sapasang 
 
Terjemahan 
Itulah raja nan 
tiga sela 
Dalam 
kelarasan kot0 
piliang 
Setelah Islam 
jadi agama 
Adat dan 
agama jadi 
sepasang 

9 Di maso kurun 
nan katigo 
baleh  
masuaklah 
Islam ka pulau 
Paco  
dibaok urang 
Arab sambia 
manggaleh 
ka tanah Aceh 
mulo partamo 
 
Terjemahan 
Di masa kurun 
yang yang 
ketiga belas 
Masuklah 
Islam ke Pulau 
Paca  
Dibawa orang 
Arab sambil 
berjualan 
Ke tanah Aceh 
mula pertama 

a. Islam 
b. Arab 

 

Agama 
Islam di 
Minang 
dibawa 
dari bangsa 
Arab 

10 Sasudah Islam 
masuak ka 
Minang  
tabantuaklah 
Rajo nan Tigo 
Selo  
Nan ampek 
jinih di Koto 
Piliang  
baitu pulo di 
Bodi Caniago 

 
Terjemah
an 

Setelah Islam 
masuk ke 
Minang  
Terbentuklah 
Rajo nan Tigo 
Selo  
Yang empat 
jinih di Koto 
Piliang  
Begitu pula di 
Bodi Caniago 

a. Islam 
d. Minang 

Masyaraka
t religius,  
pendidikan 
nilai Islam, 
memegang 
teguh 
norma adat 

 

Berdasarkan data pada Tabel 1, 
dapat dilihat bahwa identitas kolektif yang 
paling dominan dalam pantun adat 
Minangkabau adalah identitas masyarakat 
religius yang memegang teguh norma adat 
dan ajaran Islam. Hal ini tercermin melalui 
kemunculan simbol-simbol seperti adat, 
syarak, sembahyang, Islam, dan timbangan 
akal budi yang berfungsi sebagai penanda 
nilai dan norma kolektif. Simbol-simbol 
tersebut tidak berdiri sendiri, melainkan 
saling berkaitan dalam membentuk sistem 
makna yang menegaskan relasi harmonis 
antara adat dan agama dalam kehidupan 
masyarakat Minangkabau. 

Temuan ini menunjukkan bahwa 
pantun adat berperan sebagai medium 
transmisi nilai yang efektif, karena melalui 
bahasa simbolik dan metaforis, nilai-nilai 
kolektif diwariskan secara lintas generasi. 
Dengan demikian, pantun adat tidak hanya 
merekam identitas budaya, tetapi juga 
berfungsi aktif dalam memelihara dan 
mengukuhkan identitas kolektif masyarakat 
Minangkabau. 

Representasi Tanda dalam Identitas 
Kolektif Masyarakat pada Pantun Adat 
Minangkabau 

Pantun adat Minangkabau memuat 
sistem tanda yang merepresentasikan nilai-
nilai hukum Islam dalam konteks adat 
lokal. Melalui pendekatan semiotika 
budaya, pantun dibaca sebagai teks yang 
berisi simbol-simbol budaya yang tidak 
hanya mengandung makna literal 
(denotatif), tetapi juga makna kultural dan 
ideologis (konotatif). Nilai-nilai seperti 
syariat Islam, keadilan, dan aturan sosial 
terkait pernikahan dan warisan, 
terekspresikan melalui struktur metaforis 
dan diksi dalam bait-bait pantun. 

http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886


Volume 8, Nomor 1, Januari 2026  
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O) 

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886 

169 
Yosi Wulandari,  M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan 

Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika 
Budaya  

Pantun menjadi ruang negosiasi 
antara adat dan agama, dan simbol-simbol 
seperti 'syarak', 'Islam', 'adat', dan 'Minang' 
memiliki peran penting dalam konstruksi 
makna tersebut. Pantun-pantun ini 
memperlihatkan bagaimana masyarakat 
Minangkabau memaknai hukum Islam 
bukan sebagai sistem asing, melainkan 
sebagai nilai yang terinternalisasi dalam 
praktik adat sehari-hari. Dengan kata lain, 
pantun berfungsi sebagai alat komunikasi 
budaya yang mempertemukan struktur adat 
dengan prinsip-prinsip syariat. 

Temuan-temuan tersebut 
menunjukkan bahwa pantun adat 
Minangkabau membentuk sistem tanda 
budaya yang merepresentasikan relasi 
antara adat, agama, dan struktur sosial 
masyarakat. Untuk memahami makna 
simbolik dan ideologis dari temuan 
tersebut, pembahasan berikut mengaitkan 
hasil analisis dengan kerangka semiotika 
budaya. 

Adat dan Syarak Sebagai Sistem Nilai 
Ganda 

Pantun pertama mengandung simbol 
utama: ”adat babuhua sentak, syarak 
babuhua mati”. Dalam makna denotatif, 
adat bersifat lentur, sedangkan syarak 
mengikat mutlak. Ini mencerminkan sistem 
nilai ganda masyarakat Minangkabau yang 
hidup dalam dua otoritas: hukum adat dan 
hukum Islam.  

Dalam perspektif semiotika budaya, 
simbol-simbol dalam pantun adat dapat 
dipahami sebagai tanda yang tidak hanya 
memiliki makna denotatif, tetapi juga 
makna konotatif dan ideologis. Ungkapan 
seperti “adat babuhua sentak, syarak 
babuhua mati” merepresentasikan sistem 
nilai ganda yang hidup dalam masyarakat 

Minangkabau, yaitu fleksibilitas adat dan 
kekuatan normatif syarak. Dualisme ini 
menunjukkan bagaimana adat dan agama 
tidak diposisikan secara hierarkis, 
melainkan saling melengkapi dalam 
membentuk karakter kolektif masyarakat. 

Dalam pendekatan semiotik Lotman, 
ini merupakan contoh dualisme tanda 
budaya yang hidup berdampingan dalam 
ruang semiotik masyarakat  (Lotman, 
1990). Representasi ini menunjukkan 
adanya integrasi normatif antara agama dan 
budaya yang membentuk karakter kolektif 
masyarakat Minangkabau sebagai 
komunitas religius kultural (Mariana, 
2024). 
 
Timbangan sebagai Simbol Etika 
Kolektif 

Pantun kedua menyebutkan 
“timbangan akal budi, emas perak, nyawa 
dan badan” sebagai dasar hukum adat. Ini 
menggambarkan nilai keadilan, 
kehormatan, dan etika sebagai fondasi 
pengambilan keputusan sosial. Simbol 
timbangan di sini berfungsi 
sebagai mythologeme dalam istilah Barthes 
(1977), menandai struktur nilai-nilai 
kolektif yang dipatuhi oleh masyarakat. Ini 
sejalan dengan gagasan Minangkabau 
sebagai masyarakat berbasis musyawarah, 
etika, dan tanggung jawab moral (Wati, 
2024). 
 
Tobat dan Akal Budi dalam Ranah 
Spiritual 

Pantun ketiga menekankan 
pentingnya tobat dan maaf sebagai bagian 
dari kesadaran moral dan spiritual. Kata-
kata seperti “Allah” dan “maaf” menjadi 
tanda religius yang menandai internalisasi 
nilai Islam dalam relasi sosial. Dalam 

http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886


Volume 8, Nomor 1, Januari 2026  
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O) 

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886 

170 
Yosi Wulandari,  M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan 

Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika 
Budaya  

semiotika budaya, ini mencerminkan fungsi 
pantun sebagai sarana edukasi moral yang 
berakar pada spiritualitas kolektif, dan 
mengonfirmasi temuan bahwa nilai-nilai 
adat Minang terintegrasi dengan 
prinsip hablum minallah dan hablum 
minannas (Aldi & Kawakib, 2025) 
 
Islam Sebagai Penyempurna Adat 

Pantun keempat menyatakan “Datang 
Islam sampurno adat”, mengindikasikan 
Islam bukan pengganti, melainkan 
penyempurna nilai adat. Ini adalah refleksi 
dari filosofi Adat Basandi Syarak, Syarak 
Basandi Kitabullah (ABS-SBK), yang 
menjadi dasar hidup masyarakat Minang. 
Teori Ian Barbour tentang integrasi budaya-
agama relevan di sini karena menunjukkan 
relasi sinergis antara nilai lokal dan agama 
universal(Mariana, 2024). 
 
Ketegangan Simbolik Antara Adat dan 
Syarak 

Pantun kelima menunjukkan 
perbedaan derajat ikatan antara adat dan 
syarak—”adat babuhua sentak, syarak 
babuhua mati”. Ini menandakan adanya 
ruang negosiasi antara dua sistem hukum. 
Dalam semiotika budaya, ini 
mencerminkan dialog antar kode yang 
membentuk dinamika internal identitas 
Minangkabau. Realitas ini pernah menjadi 
konflik dalam sejarah, seperti dalam 
gerakan Paderi (Elimartati, 2017). 
 
Sembahyang Sebagai Tiang Identitas 
Religius 

Pantun keenam menegaskan bahwa 
meninggalkan sembahyang berarti “binasa 
Islam”. Simbol “sembahyang” menjadi 
metonimi dari identitas keagamaan 
Minang. Hal ini menunjukkan bahwa 

agama bukan hanya aspek privat, tetapi 
fondasi kohesi sosial. Dalam konteks 
pendidikan, nilai ini menjadi elemen 
penting dalam membentuk karakter religius 
anak bangsa (Albert et al., 2022) 
 
Transformasi Struktur Kekuasaan 
karena Islam 

Pantun ketujuh menunjukkan bahwa 
kedatangan Islam mengubah struktur 
kekuasaan: “ka Tigo Luhak, kadudukan 
rajo jadi barubah.” Ini menandakan 
reorientasi simbolik sistem kekuasaan adat 
ke arah Islamisasi struktur sosial. Dalam 
kerangka Lotman, perubahan ini 
adalah boundary shifting dalam sistem 
semiotik kolektif, yang menggeser pusat 
otoritas dari sekuler ke spiritual (Akbar et 
al., 2022; Izmi, 2019; Miftahunir Rizka & 
Asep Ramdan, 2022; Zurnetti, 2021).  
 
Adat dan Agama Sebagai Pasangan 
Kultural 

Dalam pantun kedelapan: “Adat jo 
syarak jadi sapasang”, digambarkan 
hubungan komplementer antara dua sistem 
nilai. Istilah “sepasang” memperkuat 
makna bahwa identitas Minangkabau tidak 
bisa dilepaskan dari dualisme harmonis ini. 
Konsep ini dipandang sebagai cultural 
symbiosis, di mana dua sistem tumbuh 
bersama dalam tubuh sosial 
masyarakat (Hakimy, 1994; Munir, 2013; 
Navis, 1984)  
 
Asal-Usul Islam Sebagai Narasi Identitas 

Pantun kesembilan dan kesepuluh 
mencatat asal-usul Islam di Minangkabau 
sebagai bagian dari narasi sejarah kolektif. 
Rujukan pada Arab dan Aceh menunjukkan 
bahwa identitas Islam Minangkabau 
dibentuk melalui kontak lintas budaya. Ini 

http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886


Volume 8, Nomor 1, Januari 2026  
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O) 

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886 

171 
Yosi Wulandari,  M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan 

Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika 
Budaya  

sejalan dengan konsep Lotman 
tentang semiosphere, di mana budaya lokal 
menerima dan menyesuaikan pengaruh luar 
ke dalam sistem tanda internal 
(Abdurrahman MBP, 2015; Kosasih, 2013; 
Wulandari & Merawati, 2022). 
 
Identitas kolektif Masyarakat 
Minangkabau: Religius, Adatistik, dan 
Historis 

Kesepuluh pantun ini membentuk 
satu struktur naratif yang 
merepresentasikan identitas kolektif 
Minangkabau sebagai masyarakat religius, 
adatistik, dan historis. Pantun adat menjadi 
“teks budaya” yang tidak hanya 
menyimpan nilai, tetapi juga aktif dalam 
membentuk dan mempertahankan nilai 
melalui repetisi dan ritus sosial. Integrasi 
nilai adat dan agama ini menjadi karakter 
utama masyarakat Minangkabau dalam 
menghadapi modernitas sambil 
mempertahankan jati diri lokal (Wimra, 
2020; Wulandari, 2021a) 

Identitas kolektif masyarakat 
Minangkabau terbentuk melalui perpaduan 
harmonis antara adat dan ajaran Islam yang 
telah melekat kuat dalam kehidupan sosial 
dan budaya mereka. Falsafah hidup Adat 
Basandi Syarak, Syarak Basandi Kitabullah 
menjadi fondasi utama dalam struktur nilai 
yang dihayati secara turun-temurun. 
Melalui tradisi lisan seperti pantun adat, 
masyarakat Minangkabau mereproduksi 
nilai-nilai kolektif seperti musyawarah, 
tanggung jawab sosial, penghormatan 
terhadap mamak (paman dari pihak ibu), 
serta ketaatan terhadap norma agama. 
Sistem matrilineal dalam kekerabatan pun 
bersinergi dengan prinsip-prinsip Islam, 
membentuk kesadaran kolektif bahwa adat 
dan syarak bukan dua entitas yang saling 

menegasikan, melainkan saling melengkapi 
dalam mengatur tata kehidupan 
bermasyarakat. 

Dalam pandangan semiotika budaya, 
pantun adat menjadi teks budaya yang 
menyimpan simbol-simbol identitas 
Minangkabau yang bersifat religius, 
adatistik, dan historis. Simbol seperti 
“syarak”, “pusaka”, “musyawarah”, dan 
“timbangan akal budi” menjadi penanda 
struktur nilai yang diterima dan 
diinternalisasi bersama. Proses ini 
mencerminkan semiosfer Minangkabau—
yakni ruang budaya yang menyatukan 
sistem tanda lokal dan universal dalam 
bingkai ideologi kolektif. Integrasi ini tidak 
bersifat statis, tetapi terus berkembang 
seiring perubahan sosial, tanpa kehilangan 
akar tradisi yang kuat (Amin, 2022a, 
2022b). Maka, identitas kolektif 
masyarakat Minangkabau dapat dipahami 
sebagai hasil dari dialog berkelanjutan 
antara adat dan agama, antara warisan lokal 
dan ajaran transenden yang saling menyatu 
dalam ruang budaya mereka (Wati, 2023), 
(Elimartati, 2018). 

Integrasi adat dan agama dalam 
pantun adat tidak hanya terlihat pada 
tingkat isi, tetapi juga termanifestasi 
melalui struktur dan gaya bahasa. Banyak 
pantun menggunakan bentuk paralelisme 
dan oposisi biner sebagai strategi simbolik 
untuk menyandingkan nilai adat dan nilai 
agama, seperti antara “adat babuhua 
sentak” dan “syarak babuhua mati.” 
Struktur ini tidak hanya menciptakan 
keseimbangan retoris, tetapi juga 
menegaskan bahwa kedua sistem nilai 
tersebut memiliki posisi masing-masing 
dalam kerangka berpikir masyarakat 
Minangkabau (Hamidah, 2022; Rahmi, 
2023). Dalam konteks ini, pantun bertindak 

http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886


Volume 8, Nomor 1, Januari 2026  
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O) 

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886 

172 
Yosi Wulandari,  M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan 

Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika 
Budaya  

sebagai ruang artikulasi ideologis yang 
memungkinkan warga masyarakat 
memaknai kehidupan mereka dengan 
merujuk pada dua sumber norma secara 
bersamaan. Hal ini sesuai dengan teori Yuri 
Lotman tentang sistem tanda ganda (dual 
coding system) yang dapat hidup 
berdampingan dalam satu semiosfer budaya 
tanpa saling menghapuskan. 

Lebih jauh, pantun juga memainkan 
fungsi pedagogis dalam proses pewarisan 
nilai kepada generasi muda. Simbol-simbol 
dalam pantun tidak hanya mengandung 
makna estetis, tetapi juga bersifat edukatif 
karena menyampaikan ajaran moral dan 
spiritual secara halus namun kuat (Fatimah 
& Franscy, 2021; Wulandari, 2021b). 
Sebagai contoh, ajakan untuk bertobat, 
menjaga sembahyang, dan menimbang 
perbuatan dengan akal budi, menunjukkan 
bahwa pantun menjadi media pembentukan 
karakter kolektif. Fungsi ini menjadikan 
pantun sebagai bagian dari institusi sosial 
yang tidak formal, tetapi efektif dalam 
memperkuat identitas dan kontinuitas nilai. 
Dalam hal ini, pantun bukan sekadar puisi, 
melainkan teks budaya yang bekerja 
sebagai mekanisme sosial untuk 
meneguhkan religiusitas, etika, dan 
solidaritas dalam masyarakat Minangkabau 
yang terus bertransformasi. 
 
Simpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa 
Pantun Adat Minangkabau berfungsi 
sebagai teks budaya yang 
merepresentasikan dan mereproduksi 
identitas kolektif masyarakat Minangkabau 
melalui sistem tanda yang 
mengintegrasikan nilai adat dan ajaran 
Islam. Melalui pendekatan semiotika 
budaya, pantun adat tidak hanya dipahami 

sebagai ekspresi sastra lisan, tetapi sebagai 
medium ideologis yang memuat norma 
sosial, etika keagamaan, dan memori 
kolektif yang dihayati bersama. Temuan 
penelitian memperlihatkan bahwa simbol-
simbol budaya seperti adat, syarak, 
sembahyang, dan timbangan akal budi 
berperan penting dalam membentuk makna 
kolektif yang menegaskan karakter 
masyarakat Minangkabau sebagai 
komunitas religius, adatistik, dan 
berlandaskan nilai etika. Simbol-simbol 
tersebut bekerja secara konsisten dalam 
pantun adat untuk mentransmisikan nilai-
nilai kolektif secara lintas generasi, 
sekaligus menjaga keseimbangan antara 
fleksibilitas adat dan kekuatan normatif 
agama. Secara teoretis, penelitian ini 
berkontribusi pada kajian sastra lisan dan 
budaya dengan menegaskan relevansi 
pendekatan semiotika budaya dalam 
membaca tradisi lisan sebagai sistem tanda 
yang membangun identitas kolektif. Pantun 
adat diposisikan tidak hanya sebagai 
warisan sastra, tetapi sebagai mekanisme 
sosial yang berperan aktif dalam 
pemeliharaan nilai, legitimasi budaya, dan 
kontinuitas identitas masyarakat 
Minangkabau. Namun, penelitian ini masih 
terbatas pada analisis satu sumber teks 
tertulis dan belum melibatkan interpretasi 
langsung dari masyarakat pendukung 
pantun. Oleh karena itu, penelitian lanjutan 
disarankan untuk mengintegrasikan data 
etnografis atau kajian praktik sosial guna 
memperkaya pemahaman tentang fungsi 
pantun adat dalam kehidupan masyarakat 
Minangkabau kontemporer. 

 
 
 
 

http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886


Volume 8, Nomor 1, Januari 2026  
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O) 

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886 

173 
Yosi Wulandari,  M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan 

Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika 
Budaya  

Daftar Pustaka 
 
Abdurrahman MBP. (2015). Harmonisasi 

Hukum Adat dan Hukum Islam Bagi 
Pengembangan Hukum Nasional. Al 
Mashlahah Jurnal Hukum Dan 
Pranata Sosial Islam Harmonisasi, 
3(6), 369–376. 

Akbar, T., Imelda, D., Prameswari, N. S., & 
Putri, S. M. (2022). Pengaruh Nilai 
Islam pada Visual Pakaian Pengantin 
Adat Minangkabau Kota Gadang. 
Andharupa: Jurnal Desain 
Komunukasi Visual & Multimedia, 
8(2), 215–230. 
http://publikasi.dinus.ac.id/index.php/
andharupa/index 

Albert, A., Iswantir, I., Ismail, F., & Zainir, 
Z. (2022). Gagasan Integrasi Nilai-
Nilai Adat Basandi Syarak Syarak 
Basandi Kitabullah (ABS SBK) ke 
dalam Pelajaran Pendidikan Agama 
Islam pada kurikulum Sekolah Dasar. 
Jurnal Pendidikan Indonesia, 3(11), 
1002–1013. 
https://doi.org/10.36418/japendi.v3i11
.1286 

Aldi, M., & Kawakib, A. N. (2025). 
Reconstruction of Islamic Education 
Philosophy in Minangkabau 
Customary Values: Actualizing the 
Principles of Adat Basandi Syarak, 
Syarak Basandi Kitabullah. JIIP 
(Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan), 8(2), 
1548–1557. 
http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

Amin, I. (2022a). Implementasi Hukum 
Islam dalam Falasafah Adat Basandi 
Syarak, Syarak Basandi Kitabullah di 
Minangkabau. Ijtihad, 38(2), 17–28. 

Amin, I. (2022b). Implementasi Hukum 
Islam dalam Falsafah Adat Basandi 
Syarak, Syarak Basandi Kitabullah di 
Minangkabau. Ijtihad, 38(2), 17–18. 

Putri, C. F., & Hikam, A. I. (2025). 
Representasi Budaya pada novel Arah 
Langkah karya Fiersa Besari: Kajian 
semiotika Roland Barthes. Semantik: 
Jurnal Riset Ilmu Pendidikan, Bahasa 
dan Budaya, 3(3), 157–173. 
https://doi.org/10.61132/semantik.v3i
3.1846 

Chaniago, P. (2019). Representasi 
pendidikan karakter dalam Film Surau 
dan Silek (Analisis semiotik Ferdinand 
de Saussure). Journa of Islamic 
Education Policy, 4(2), 135–151. 

Darmawan, H., Pramayoza, D., & Yusril. 
(2020). Makna budaya Minangkabau 
dalam Film Salisiah Adaik. Gorga: 
Jurnal Seni Rupa, 9(1), 138–144. 

Elimartati. (2017). Integrasi Ajaran Budi 
(Akhlak Mulia) dalam Hukum Adat 
Minangkabau dan Hukum Islam. 2nd 
International Seminar on Education 
2017 Empowering Local Wisdom on 
Education for Global Issue, 147–152. 

Fatimah, R. P. S. N., & Franscy. (2021). 
Konteks Penuturan Pantun pada Adat 
Perkawinan Melayu Kepulauan Riau. 
Dialektika: Jurnal Bahasa, Sastra, Dan 
Pendidikan Bahasa Dan Sastra 
Indonesia, 8(1), 32–54. 
https://doi.org/10.15408/dialektika.v8i
1.19818 

Gozali, A., & Novriandi, R. (2024). 
Shalawat Dulang sebagai Media 
Dakwah Kultural di Nagari Saruaso 
Kab. Tanah Datar. Al-Jamahiria : 
Jurnal Komunikasi Dan Dakwah 
Islam, 2(2), 162–173. 
https://doi.org/10.30983/al-
jamahiria.v2i2.8865 

Hakimy, I. (1994). Rangkaian Mustika Adat 
Basandi Syarak di Minangkabau (T. 
Surjaman, Ed.; Keempat). Remaja 
Rosdakarya. 

http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886


Volume 8, Nomor 1, Januari 2026  
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O) 

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886 

174 
Yosi Wulandari,  M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan 

Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika 
Budaya  

Hamidah, R. N. (2022). Pemberontakan 
terhadap Belenggu Adat pada Novel 
Merantau ke Deli Karya Hamka dan 
Memang Jodoh Karya Marah Rusli. 
Metabasa, 4, 10–19. 
https://jurnal.unsil.ac.id/index.php/mb
si/article/view/5257 

Husnullail, M., Risnita, Jailani, M. S., & 
Asbui. (2024). Teknik Pemeriksanaan 
Keabsahan Data dalam Riset Ilmiah. 
Journal Genta Mulia, 15(2), 70–78. 

Ilma, & Andhoni, Y. (2024). Representasi 
dan Identitas Perempuan Minangkabau 
dalam Fotografi Masa Kolonial Tahun 
1900-1942. Musãwa, 23(1), 1–21. 

Indrawati, M., & Sari, Y. I. (2024). 
Memahami Warisan Budaya dan 
Identitas Lokal di Indonesia. Jurnal 
Penelitian dan Pendidikan IPS (JPPI), 
18(1), 77–85. 
https://doi.org/10.21067/jip.v18i1.990
2 

Ismail, I., Hendri, N., & Nurhakim, P. R. 
(2023). Minangkabau’s Doro 
Tradition: Coexistence of Customary 
Law and Islamic Law in Caning 
Punishment. Samarah: Jurnal Hukum 
Keluarga dan Hukum Islam, 7(1), 579. 
https://doi.org/10.22373/sjhk.v7i1.159
04 

Iswatiningsih, D., & Fauzan, F. (2021). 
Semiotika Budaya Kemaritiman 
Masyarakat Indonesia pada syair lagu. 
Satwika : Kajian Ilmu Budaya Dan 
Perubahan Sosial, 5(2), 214–228. 
https://doi.org/10.22219/satwika.v5i2.
18073 

Izmi, N. (2019). Konsep Adat Basani 
Syara’, Syara’ Basandi Kitabullah dan 
Implikasinya pada Dunia Pendidikan. 
Alkarim, 4(2), 40–55. 

Juliwansyah, J., Aliasar, A., & ... (2022). 
Nilai-Nilai Pendidikan Multikultural 
Dalam Budaya Masyarakat 
Minangkabau. Jurnal Kajian Ilmu , 
3(1), 70–75. http://journal.al-
matani.com/index.php/jkip/article/vie
w/315%0Ahttp://journal.al-
matani.com/index.php/jkip/article/do
wnload/315/229 

Kanzunnudin, M. (2022). Analisis semiotik 
Roland Barhes paa puisi 'Ibu” karya D. 
Zamawi Imron (Semiotic Analysis of 
Roland Barthes at “Ibu” Poetry by D. 
Zawawi Imron). Sawerigading, 28(2), 
83–200. 

Kartini. (2023). Analisis Semiotik Roland 
Barthes dalam film Layangan Putus. 
Jurnal Cahaya Mandalika, 2, 294–3. 

Kosasih, A. (2013). Upaya Penerapan Nilai-
Nilai Adat Dan Syarak Dalam 
Penyelenggaraan. Humanus, XII(2), 
107–119. 

Lotman, Y. Mm. (1990). Universe of the 
Mind: A Semiotic Theory of Culture 
(The second World). 

Mariana, M. (2024). Integration of Islam in 
the Adat Basandi Syarak, Syarak 
Basandi Kitabullah in Minangkabau 
Society. Indonesian Journal of Islamic 
History and Culture, 5(2). 
https://doi.org/10.22373/ijihc.v5i2.516
3 

Miftahunir Rizka, & Asep Ramdan. (2022). 
Analisis Hukum Islam terhadap Tradisi 
Pitih Japuik dalam Perkawinan Adat 
Minangkabau Pariaman. Jurnal Riset 
Hukum Keluarga Islam, 43–48. 
https://doi.org/10.29313/jrhki.vi.900 

Munir, M. (2013). Nilai-nilai pendidiKan 
dalam petatah petitih adat 
Minangkabau (Alternatif Membangun 

http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886


Volume 8, Nomor 1, Januari 2026  
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O) 

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886 

175 
Yosi Wulandari,  M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan 

Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika 
Budaya  

pendidiKan berkarakter). AL-
Hurriyah, 95–104. 

Navis, A. A. (1984). Alam Terkembang Jadi 
Guru: Adat dan Kebudayaan 
Minangkabau. Temprint. 

Pertiwi, H. D., & Indarti, T. (2020). Wujud 
Budaya Minangkabau Dalam Novel 
Merantau Ke Deli Karya Buya Hamka 
(Kajian Antropologi Sastra). Jurnal 
Sapala, 7(1), 1–10. 
https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/
jurnal-
sapala/article/view/35331%0Ahttps://
ejournal.unesa.ac.id/index.php/jurnal-
sapala/article/view/35331/31417 

Purwanto, W. E., & Wulandari, Y. (2019). 
Libasuttaqwa in The Poem of Sidi 
Djamadi: A Hermeneutic Study of Paul 
Ricoeur. Komposisi: Jurnal Pendidikan 
Bahasa, Sastra, Dan Seni, XX(2), 99–
111. 

Rahmi, A. (2023). Nilai-Nilai Budaya dan 
Adat Minangkabau dalam Novel 
Tambo: Sebuah Pertemuan Karya Gus 
TF Sakai. Jl. R.Mangun Muka Raya, 
05(04). 

Rangkoto, N. M. (2011). Pantun. Jakarta: 
Balai Pustaka. 

Sunliensyar, H. H. (2022). Warisan Budaya 
Pantun dalam Manuskrip Surat Incung. 
Manuskripta, 12(2), 251. 
https://doi.org/10.33656/manuskripta.
v12i2.218 

Suryami. (2014). Konsep Kepimpinan 
Dalam Tambo Minangkabau 
(Leadership Concept in Tambo 
Minangkabau). Kandai, 10(2), 203–
215. 

Susanto, D., Risnita, & Jailani, M. S. (2023). 
Teknik Pemeriksaan Keabsahan Data 
dalam Penelitian Ilmiah. QOSIM: 

Jurnal Pendidikan, Sosial & 
Humaniora, 1(1), 53–61. 
http://ejournal.yayasanpendidikandzur
riyatulquran.id/index.php/qosim 

Wati, F. (2024). Tradisi Maisi Sasuduik 
dalam Perkawinan Masyarakat 
Minangkabau: Studi Interaksi Adat dan 
Hukum Islam. As-Syar’i: Jurnal 
Bimbingan & Konseling Keluarga, 
6(1), 370–391. 
https://doi.org/10.47476/as.v6i1.380 

Wimra, Z. (2020). Keterlibatan Tuanku 
dalam Pergesekan Idenitas Adat, 
Agama, dan Negara di Minangkabau. 
Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 
20(1), 69–92. 
http://ejournal.radenintan.ac.id/index.
php/analisis 

Wulandari, Y. (2021a). Ajaran Adat dalam 
Pantun Adat Minangkabau (1st ed.). K-
Media. 

Wulandari, Y. (2021b). Ajaran Adat dalam 
Pantun Adat Minangkabau. 
Yogyakarta: K-Media. 

Wulandari, Y., & Merawati, F. (2022). 
Ajaran Berbudi dalam Sampiran 
Pantun Adat Minangkabau Karya N.M. 
Rangkoto. Komposisi: Jurnal 
Pendidikan Bahasa, Sastra, Dan Seni, 
23(2), 124–140. 
https://doi.org/https://doi.org/10.2403
6/komposisi.v23i2.119377 

Yustim, Nelisma, Y., Silvianetri, & Mazida, 
Y. (2022). Larangan Perkawinan 
Sesuku dalam Budaya Minangkabau 
dan Implikasinya Terhadap Konseling 
Budaya. Jurnal Sekretari, 9(1), 8–16. 

Zurnetti, A. (2021). Preventing Domestic 
Violence in West Sumatra Through 
Adat Criminal Law and Local 
Wisdoms. Journal of Legal, Ethical 
and Regulatory Issues, 24(5), 1–8

http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886


Volume 8, Nomor 1, Januari 2026  
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O) 

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886 
 

57 
https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/disastra 
How to cite: Wulandari, Y., Kurniawan, M., & Purnawan, I. (2026). Menafsirkan Identitas 
Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika Budaya. Disastra: 
Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 8(1), 161-175. 
doi:http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886  

 

http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886
http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886

