\2/ D/SASTRA S L

Surnal Fendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886
Info Artikel
Diterima : 28 Juli 2025
Disetujui : 17 Desember 2025
Dipublikasikan : 20 Januari 2026

Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui

Pendekatan Semiotika Budaya
(Interpreting Collective ldentity in Minangkabau Traditional Pantun through a Cultural
Semiotics Approach)

Yosi Wulandari'*, M. Ardi Kurniawan?, I Kadek Purnawan?

1.2 Universitas Ahmad Dahlan, Bantul, Daerah Istimewa Yogyakarta, Indonesia
3Nanzan University, Nagoya, Aichi, Jepang
lyosi.wulandari@pbsi.uad.ac.id, *ardi.kurniawan@pbsi.uad.ac.id,
3purnawan@nanzan-u.ac.jp
*Corresponding Author

Abstract: This study aims to interpret the collective identity of the Minangkabau community as reflected
in traditional pantun through a cultural semiotics approach. Pantun, as a form of oral
literature, serves not only as an aesthetic expression but also as a cultural text that
represents social norms, religious values, and the collective memory of its community. This
research employs a qualitative descriptive method by analyzing selected pantun from
Pantun Adat Minangkabau by N.M. Rangkoto (1982) using a cultural semiotics framework.
The data were analyzed through the identification of cultural symbols, the interpretation of
denotative and connotative meanings, and an examination of the role of these symbols in
constructing Minangkabau collective identity. The findings reveal that Minangkabau
traditional pantun contains a system of signs that integrates customary law (adat) with
Islamic principles. Symbols such as adat, syarak, sembahyang, and timbangan akal budi
function as ideological codes that reinforce religious ethics, social harmony, and matrilineal
values characteristic of Minangkabau society. Moreover, pantun serves as a narrative
medium that transmits collective values across generations while representing the
coexistence of adat and religion in social life. This study contributes to cultural and literary
studies, particularly within cultural semiotics, by demonstrating that traditional pantun
functions not merely as oral literary heritage but also as an ideological text in the formation
and preservation of Minangkabau collective identity. However, this research is limited by
its reliance on a single textual source without incorporating direct community
interpretations. Therefore, further studies are recommended to explore the social functions
of pantun in actual practices and its relevance in contemporary Minangkabau society.

Keywords: Collective identity; cultural semiotics; Minangkabau traditional pantun

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk menafsirkan identitas kolektif masyarakat Minangkabau
sebagaimana tecermin dalam pantun adat melalui pendekatan semiotika budaya. Pantun,
sebagai bentuk sastra lisan, tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi estetik, tetapi juga
sebagai teks budaya yang merepresentasikan norma sosial, nilai religius, dan memori
kolektif masyarakat pendukungnya. Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif
dengan menganalisis pantun-pantun terpilih dari Pantun Adat Minangkabau karya N.M.
Rangkoto (1982) melalui kerangka semiotika budaya. Data dianalisis dengan
mengidentifikasi simbol-simbol budaya, menafsirkan makna denotatif dan konotatif, serta
menelaah peran simbol tersebut dalam pembentukan identitas kolektif masyarakat

161
https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/disastra
: How to cite: Wulandari, Y., Kurniawan, M., & Purnawan, 1. (2026). Menafsirkan Identitas
= Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika Budaya. Disastra:
Jurnal  Pendidikan ~ Bahasa dan Sastra  Indonesia, 8(1), 161-175.
doi:http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886



http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886
http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886
mailto:2ardi.kurniawan@pbsi.uad.ac.id
mailto:3purnawan@nanzan-u.ac.jp

Volume 8, Nomor 1, Januari 2026
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O)

\2/ DISASTRA

Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8il.8886

Minangkabau. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pantun adat Minangkabau memuat
sistem tanda yang mengintegrasikan hukum adat dengan prinsip-prinsip Islam. Simbol-
simbol seperti “adat”, “syarak”, “sembahyang”, dan “timbangan akal budi” berfungsi
sebagai kode ideologis yang menegaskan etika keagamaan, harmoni sosial, serta nilai-nilai
matrilineal yang menjadi ciri khas masyarakat Minangkabau. Selain itu, pantun berperan
sebagai medium naratif yang mentransmisikan nilai-nilai kolektif secara lintas generasi
sekaligus merepresentasikan koeksistensi adat dan agama dalam kehidupan sosial
masyarakat. Penelitian ini memberikan kontribusi terhadap kajian budaya dan sastra,
khususnya dalam perspektif semiotika budaya, dengan menunjukkan bahwa pantun adat
tidak hanya berfungsi sebagai warisan sastra lisan, tetapi juga sebagai teks ideologis dalam
pembentukan dan pemeliharaan identitas kolektif masyarakat Minangkabau. Namun,
penelitian ini masih terbatas pada penggunaan satu sumber teks tanpa melibatkan
interpretasi masyarakat secara langsung. Oleh karena itu, penelitian lanjutan disarankan
untuk mengeksplorasi fungsi pantun dalam praktik sosial aktual serta relevansinya dalam
kehidupan masyarakat Minangkabau masa kini.

Kata Kunci: Identitas kolektif; pantun adat Minangkabau, semiotika budaya

Pendahuluan
Minangkabau  dikenal sebagai

masyarakat yang memiliki warisan budaya
yang hidup dan berkembang, terutama
melalui tradisi lisan yang berfungsi sebagai
dokumentasi nilai dan norma sosial (Ismail
et al., 2023; Suryami, 2014). Salah satu
bentuk tradisi lisan tersebut adalah Pantun
Adat Minangkabau, yang tidak hanya
berperan sebagai ekspresi estetik, tetapi
juga sebagai medium pewarisan nilai-nilai
sosial, religius, dan filosofis. Namun,
sebagai teks budaya yang sarat makna,
pantun adat belum sepenuhnya dikaji

sebagai sistem tanda yang
merepresentasikan  identitas  kolektif
masyarakat Minangkabau secara

komprehensif. Padahal, pantun adat
menyimpan  struktur  simbolik  yang
kompleks dan berfungsi sebagai sistem
komunikasi budaya dalam kehidupan sosial
masyarakat Minangkabau (Juliwansyah et
al., 2022; Pertiwi & Indarti, 2020;
Sunliensyar, 2022).

Dalam konteks semiotika
budaya(Iswatiningsih & Fauzan, 2021),
pantun dipahami sebagai sebuah teks, yaitu
budaya yang menyimpan representasi

identitas kolektif masyarakat. Setiap bait
dan pilihan kata yang digunakan dalam
pantun mengandung kode budaya yang
menandai nilai adat, struktur sosial, serta
pandangan hidup Minangkabau yang
dikenal dengan falsafah “adat basandi
syarak, syarak basandi Kitabullah”(Gozali
& Novriandi, 2024). Semiotika budaya
memberikan pendekatan yang
komprehensif untuk mengkaji makna di
balik struktur Dengan
menggunakan kerangka Ferdinand de
Saussure maupun Charles Morris, pantun
dilihat sebagai relasi antara penanda dan
petanda dalam konteks budaya lokal
(Chaniago, 2019). Melalui pendekatan ini,
pantun tidak hanya dibaca sebagai karya

pantun.

sastra, tetapi sebagai sistem tanda yang
membangun relasi makna antara simbol,
nilai, dan ideologi dalam konteks budaya
lokal.

Pantun Adat Minangkabau karya
N.M. Rangkoto (Rangkoto,
2011)merupakan dokumentasi muatan
nilai, ajaran, dan hukum adat Minangkabau
sekaligus  merepresentasikan ~ budaya
Minangkabau. Pantun adat ini tidak hanya
menyampaikan nilai estetika, tetapi juga

162

Yosi Wulandari, M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan
Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika

Budaya


http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886

\2/ DISASTRA

Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia

memainkan peran dalam membentuk dan
mempertahankan identitas sosial. Dalam
masyarakat Minangkabau, pantun menjadi
alat untuk merawat kolektivitas melalui
penguatan norma adat, penghormatan
terhadap  perempuan, serta  prinsip
musyawarah (Ilma & Andhoni, 2024;
Wulandari & Merawati, 2022) Selain itu,
kehadiran nilai religius dalam pantun juga
memperkuat identitas kolektif Islam di
Minangkabau. Misalnya, dalam tradisi
Salawat ~ Dulang, nilai-nilai  Islam
dipadukan dengan simbol dan estetika lokal
untuk menciptakan praktik dakwah yang
berakar pada budaya masyarakat (Gozali &
Novriandi, 2024). Riset ini menemukan
bahwa nilai religius dapat memperkuat nilai
budaya dan belum membahas secara
spesifik yang berkaitan dengan aturan adat.

Selanjutnya, representasi budaya
Minang dalam berbagai karya seni—
termasuk film, syair, dan busana adat—
menunjukkan bahwa ekspresi budaya
digunakan  secara  konsisten  untuk
memperkuat identitas kolektif masyarakat.
Hal ini dapat dilihat dalam busana
pengantin Koto Gadang yang memuat
simbol-simbol Islam dalam setiap detailnya
(Akbar et al., 2022). Kajian ini masih
terbatas pada simbol Islam dan budaya
khususnya pada busana adat dan belum
membahas yang berkaitan dengan aturan
adat.

Syair dan pantun tidak hanya menjadi
warisan sastra, tetapi juga mencerminkan
nilai-nilai  religiositas yang diyakini
bersama. Dimensi religius yang hadir
dalam teks seperti Syair Sidi Djamadi
memperlihatkan bagaimana masyarakat
Minangkabau menginternalisasi ajaran
agama ke dalam budaya sehari-hari
(Purwanto & Woulandari, 2019). Kajian

Volume 8, Nomor 1, Januari 2026
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O)

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8il.8886

tentang larangan perkawinan sesuku, yang
sering juga dimuat secara simbolik dalam
pantun, menunjukkan bagaimana nilai adat
berperan besar dalam membentuk struktur
identitas sosial dan menentukan posisi
individu dalam kolektivitas masyarakat
(Yustim et al., 2022).

Sebagai teks budaya, pantun memiliki
fungsi sosial dan ideologis. Ia tidak hanya
membentuk makna simbolik, tetapi juga
merefleksikan dan mengarahkan perilaku
sosial berdasarkan norma yang diyakini
kolektif. Inilah yang menjadikan pantun
sebagai cerminan dari kesadaran budaya
dan identitas bersama (Darmawan et al.,
2020; Indrawati & Sari, 2024).

Kajian ini menghadirkan kebaruan
pada subjek kajian terhadap Pantun Adat
Minangkabau sebagai ruang representasi
identitas  kolektif melalui  perspektif
semiotika budaya yang belum banyak
dieksplorasi secara mendalam dalam
konteks lokal. Berbeda dari penelitian
sebelumnya yang lebih menitikberatkan
pada aspek religiusitas atau representasi
visual budaya Minang seperti dalam tradisi
busana pengantin atau seni pertunjukan
religius (Akbar et al., 2022), penelitian ini
memfokuskan pada sistem tanda dalam
pantun adat bekerja sebagai media
transmisi nilai adat dan Islam sekaligus
konstruksi identitas kolektif masyarakat
Minangkabau. Dengan mengintegrasikan
teori semiotika budaya ke dalam analisis
pantun sebagai teks performatif, studi ini
memperkaya wacana interdisipliner antara
sastra, antropologi budaya, dan studi
identitas lokal. Lebih dari itu, kajian ini
juga membuka ruang baru dalam
memahami peran tradisi lisan sebagai
mekanisme pemelihara memori kolektif
dan legitimasi sosial dalam dinamika

163

Yosi Wulandari, M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan
Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika

Budaya


http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886

\2/ DISASTRA

Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia

masyarakat adat kontemporer (Gozali &
Novriandi, 2024; Ilma & Andhoni, 2024).
Oleh karena itu, penelitian ini tidak hanya
mengarsipkan praktik budaya
Minangkabau, tetapi juga menghidupkan
kembali diskusi akademik seputar identitas,
budaya, dan resistensi melalui puisi lisan
yang sarat makna.

Berdasarkan telaah terhadap berbagai
penelitian terdahulu, dapat dilihat bahwa
kajian mengenai budaya Minangkabau
umumnya menitikberatkan pada aspek
religiusitas, representasi simbol budaya
dalam seni visual dan busana adat, serta
praktik seni dan ritual tertentu. Penelitian-
penelitian tersebut menunjukkan bahwa
nilai adat dan Islam memainkan peran
penting dalam pembentukan identitas
budaya masyarakat Minangkabau. Namun
demikian, pantun adat sebagai tradisi lisan
yang memuat sistem tanda budaya belum
banyak dikaji secara mendalam sebagai
medium pembentukan identitas kolektif
masyarakat Minangkabau. Selain itu,
kajian-kajian cenderung
menempatkan pantun dan tradisi lisan
sebagai objek deskriptif atau simbolik,
belum secara khusus dianalisis sebagai teks
budaya yang bekerja secara ideologis
dalam merepresentasikan relasi antara adat,
agama, dan struktur sosial masyarakat.

sebelumnya

Kondisi ini menunjukkan adanya celah
penelitian yang perlu diisi melalui kajian
yang secara sistematis membaca pantun
adat  Minangkabau  sebagai  ruang
representasi identitas kolektif.

Penelitian ini menghadirkan kebaruan
dengan memfokuskan kajian pada pantun
adat Minangkabau sebagai sistem tanda
budaya yang berfungsi dalam pembentukan
dan pemeliharaan identitas  kolektif
masyarakat. Berbeda dari penelitian

Volume 8, Nomor 1, Januari 2026
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O)

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8il.8886

sebelumnya yang lebih menekankan aspek
religiusitas atau representasi simbol budaya
secara terpisah, penelitian ini
mengintegrasikan pendekatan semiotika
budaya untuk membaca pantun adat
sebagai teks ideologis dan performatif.
Melalui pendekatan tersebut, pantun tidak
hanya dipahami sebagai warisan sastra
lisan, tetapi sebagai medium transmisi nilai
adat dan Islam, memori kolektif, serta
legitimasi sosial dalam dinamika kehidupan
masyarakat Minangkabau. Dengan
demikian, studi ini memperkaya kajian
sastra lisan dan budaya, sekaligus
memperluas pemahaman tentang peran
tradisi lisan dalam konstruksi identitas
kolektif masyarakat adat.

Oleh karena itu, penelitian ini
bertujuan untuk mendeskripsikan dan
menafsirkan simbol-simbol budaya dalam
pantun  adat  Minangkabau  sebagai
simpanan, bentuk, dan warisan identitas
kolektif masyarakat melalui pendekatan
semiotika budaya. Dengan menempatkan
pantun sebagai teks budaya, penelitian ini
berupaya mengungkap bagaimana relasi
antara adat, agama, dan nilai sosial
dikonstruksikan dan diwariskan secara
kolektif dalam masyarakat Minangkabau.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan jenis
penelitian kualitatif deskriptif dengan
metode analisis isi. Pendekatan ini dipilih
karena memungkinkan peneliti
menafsirkan makna simbolik dan ideologis
yang terkandung dalam teks pantun sebagai

teks budaya, khususnya dalam
merepresentasikan  identitas  kolektif
masyarakat Minangkabau. Analisis

difokuskan pada pemaknaan tanda-tanda
budaya yang hadir dalam pantun adat

164

Yosi Wulandari, M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan
Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika

Budaya


http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886

\2/ DISASTRA

Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia

melalui  kerangka semiotika budaya.
Sumber utama dalam penelitian ini adalah
buku Pantun Adat Minangkabau karya
N.M. Rangkoto yang diterbitkan oleh Balai
Pustaka pada tahun 1982, dengan ketebalan
232 halaman (Rangkoto, 2011). Buku ini
berisi kumpulan pantun adat yang memuat
nilai-nilai budaya dan norma sosial
masyarakat Minangkabau. Fokus utama
penelitian diarahkan pada identitas kolektif
masyarakat dalam pantun-pantun tersebut,
khususnya pada sub bagian pantun tentang
Islam dan hukum adat yang terdiri dari
sembilan sub-bagian.

Proses pengumpulan data dilakukan
dengan langkah-langkah yang sistematis,
dimulai dari identifikasi dan seleksi bait
pantun yang memuat tema hukum Islam
dan adat Minangkabau. Data yang telah
terklasifikasi kemudian dianalisis untuk
mengungkap makna eksplisit dan implisit
yang membentuk ideologi  kolektif
masyarakat Minangkabau. Analisis
dilakukan melalui tiga tahapan utama:
identifikasi struktur simbolik, penafsiran
kontekstual, dan konfirmasi nilai-nilai
hukum Islam dalam struktur adat.

Teknik analisis data menggunakan
prinsip semiotika budaya Roland Barthes
yang menelaah hubungan antar simbol
dalam teks dan konteks budaya yang
melingkupinya  (Kanzunnudin,  2022;
Kartini, 2023; Putri & Hikam, 2025).
Pantun dibaca sebagai sistem tanda yang
tidak berdiri sendiri, melainkan berelasi
dengan nilai-nilai sosial dan religius
masyarakat. Setiap bait dianalisis dari
aspek struktur naratif, oposisi biner,
metafora, serta keterkaitannya dengan
sistem nilai yang hidup dalam masyarakat
Minangkabau. Peneliti juga menafsirkan
makna pantun dalam kaitannya dengan

Volume 8, Nomor 1, Januari 2026
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O)

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8il.8886

peran pantun sebagai alat transmisi nilai
dan penguat identitas kolektif.

Untuk menjamin keabsahan hasil
penelitian, validitas data dijaga melalui
triangulasi sumber (Husnullail et al., 2024;
Susanto et al., 2023). Hal ini dilakukan
dengan mengonfirmasi temuan dari teks
pantun dengan referensi akademik yang
kredibel dan relevan. Dengan pendekatan
ini, interpretasi terhadap pantun tidak hanya
bergantung pada intuisi peneliti, tetapi juga
terverifikasi  melalui  sumber-sumber
akademik yang relevan.

Hasil dan Pembahasan

Sehubungan dengan tujuan penelitian
yang telah disampaikan sebelumnya,
berikut akan diuraikankan simbol budaya
dalam pantun adat Minangkabau sebagai
simpanan, bentuk, dan warisan identitas
kolektif masyarakat dengan pendekatan
semiotika. Tujuan tersebut diuraikan
menjadi dua subbahasan, yaitu (a) Identitas
kolektif masyarakat dalam pantun adat
Minangkabau dan (2) representasi tanda
dalam identitas kolektif masyarakat
Minangkabau  pada  Pantun  Adat
Minangkabau.

Identitas Kolektif Masyarakat dalam
Pantun Adat Minangkabau

Pantun Adat Minangkabau sebagai
dokumen adat dan budaya tidak hanya
berfungsi sebagai sarana hiburan atau
ekspresi estetika, tetapi juga sebagai media
penyampai
membentuk

nilai-nilai  budaya yang
identitas kolektif
masyarakatnya. Dalam kerangka semiotika
budaya, pantun dapat dibaca sebagai sistem
tanda yang menarasikan norma sosial,
relasi kekeluargaan, dan nilai keagamaan
yang hidup dan diwariskan secara turun-

temurun. Nilai-nilai ini terwakili melalui
165

Yosi Wulandari, M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan
Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika

Budaya


http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886

\2/ DISASTRA

Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia

simbol-simbol budaya yang dimaknai
secara  kolektif  dalam  komunitas
Minangkabau.

Berdasarkan hasil analisis terhadap
pantun adat Minangkabau yang terdapat
dalam Pantun Adat Minangkabau karya
N.M. Rangkoto, ditemukan sejumlah
simbol budaya yang merepresentasikan
identitas kolektif masyarakat
Minangkabau. Pantun adat tidak hanya
berfungsi sebagai bentuk ekspresi estetik,
tetapi juga sebagai teks budaya yang
menyimpan dan mereproduksi nilai-nilai
adat, agama, serta norma sosial yang
dihayati secara kolektif. Simbol-simbol
tersebut muncul secara berulang dan
konsisten dalam berbagai bait pantun,
sehingga membentuk pola makna yang
mencerminkan identitas bersama
masyarakat Minangkabau.

Hasil identifikasi simbol budaya
dalam pantun adat Minangkabau disajikan
dalam Tabel 1. Tabel ini memperlihatkan
hubungan antara teks pantun, simbol
budaya yang muncul, dan kategori identitas
kolektif yang direpresentasikan. Kategori
identitas  kolektif tersebut mencakup
masyarakat religius, ketaatan terhadap adat,
pendidikan nilai Islam, serta penghormatan
terhadap struktur sosial dan nilai etika yang
berbasis akal budi.

Tabel 1 Identitas Kolektif Masyarakat
dalam Pantun Adat Minangkabau

N | Pantun Simbol Identitas
0 Kolektif
1 Hukum adat Hukum adat Memiliki
babuhua Hukum agama | hukum
sentak Elastis adat,
Hukum agamo | kuat hukum
babuhua mati agama
Malin nan sebagai
tagak di pintu norma
syarak sosial
Suluah
bendang
dalam nagari

Volume 8, Nomor 1, Januari 2026
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O)
DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8il.8886

Terjemahan
Hukum adat
terikat longgar
Hukum agama
terikat kuat
Malin berdiri
di pintu
Syarak suluh
bendang in
nagari

Hukum adat
tigo tabagi
ibarat
timbangan tigo
talatak

utang di kito
mamakaikan
Partamo
timbangannyo
aka budi
kaduo
timbangannyo
ameh perak
katigo
timbangannyo
nyao badan

Terjemahan
Hukum adat
dibagi menjadi
tiga

Ibarat
timbangan tiga
terletak

Utang di kita
memakaikan
Timbangan
adalah akal
budi

Kedua
timbangannya
emas dan
perak

Ketiga
timbangannya
nyawa dan
badan

Hukum
adat
Timbangan
akal budi

Ketaatan
pada adat
dan
memegang
teguh
norma
etika yang
berbudi.

Nan ditimbang
jo aka budi
sasek suruik
talangkah
kumbali
Mamintak
tobat kapado
Allah kalau
tanyato kito
basalah
kapado
manusia
mamintak
maaf kalau
tanyato kito
kilaf

Tobat
Allah
Maaf
Manusia

Norma
religius
dan
pendidikan
nilai.

Yosi Wulandari, M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan
Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika

Budaya

166


http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886

\2/ DISASTRA

Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia

Terjemahan
Yang
ditimbang
dengan akal
budi, salah
surut
terlangkah
Kembali
meminta tobat
kepada Allah
Jika ternyata
kita bersalah
kepada
manusia
Meminta maaf
jika ternyata
kita salah

Rajo alam nan
badaulat
bakato putuih
tak dapek
dianjak
Datang Islam
samporno adat
kini lah nyato
basandi syarak

Terjemahan
Raja alam
yang berdaulat
katakan
istirahat tidak
dapat
dipindahkan
Datanglah
Islam adalah
kebiasaan yang
sempurna
Sekarang nyata
memiliki sendi
syariah

a.
b.

Islam
Adat

Masyaraka
t religius
dan
musyawar
ah mufakat

Musuah nan
indak dicari-
cari

basuo pantang
mailak

Syarak lah
nyato babuhua
mati

kalau adat
babuhua
sentak

Terjemahan
Musuk tidak
dicari-cari
Bertemu
pantang
dielakan
Syarak sudah
jelas terikat
mati

Adat
Syarak
Terikat
renggang
Terikat
mati

Memiliki
hukum
adat,
hukum
agama
sebagai
norma
sosial

Volume 8, Nomor 1, Januari 2026
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O)
DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8il.8886

Kalau adat
terkita
renggang

Binaso Islam
maninggakan
sambayang
sambayang itu
tiang agamo
Kaampek nan
manjago parik
rantang
mangatahui
musuah dari
ma ka tibo

Terjemahan
Binasa Islam
meninggalkan
sembayang
Sembayang itu
tiang agama
Keempat yang
menjaga parit
rantang
Mengetahui
musuh dari
mana akan
datang

a. Sembahya
ng
Islam

c. agama

Masyaraka
t religius
dan

pendidikan
nilai Islam

Jokok adat
basandi syarak
syarak basandi
kitabullah
Masuaklah
Islam ka Tigo
Luhak
kadudukan
rajo jadi
barubah

Terjemahan
Jika adat
bersendi
syarak
Syarak
Bersendi
Kitabullah
Masuklah
Islam ke Tigo
Luhak
Kedudukan
Raja jadi
berubah

a. Syarak
b. Islam
c. adat

Masyaraka
t religius,
pendidikan
nilai Islam,
memegang
teguh

norma adat

Itulah Rajo
nan Tigo Selo
dalam
kalarasan
Koto Piliang
Sasudah Islam
Jjadi agamo

a. Islam
b. agama
c. Adat

Masyaraka
t religius,
pendidikan
nilai Islam,
memegang
teguh

norma adat

Yosi Wulandari, M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan

Budaya

167

Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika


http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886

\2/ DISASTRA

Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia

Volume 8, Nomor 1, Januari 2026
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O)

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8il.8886

Adat jo syarak
Jjadi sapasang

Terjemahan
Itulah raja nan
tiga sela
Dalam
kelarasan kot0
piliang
Setelah Islam
jadi agama
Adat dan
agama jadi
sepasang

Di maso kurun
nan katigo
baleh
masuaklah
Islam ka pulau
Paco

dibaok urang
Arab sambia
manggaleh

ka tanah Aceh
mulo partamo

Terjemahan
Di masa kurun
yang yang
ketiga belas
Masuklah
Islam ke Pulau
Paca

Dibawa orang
Arab sambil
berjualan

Ke tanah Aceh
mula pertama

a.

Islam
Arab

Agama
Islam  di
Minang
dibawa
dari bangsa
Arab

10

Sasudah Islam
masuak ka
Minang
tabantuaklah
Rajo nan Tigo
Selo

Nan ampek
jinih di Koto
Piliang

baitu pulo di
Bodi Caniago

Terjemah

an
Setelah Islam
masuk ke
Minang
Terbentuklah
Rajo nan Tigo
Selo
Yang empat
jinih di Koto
Piliang
Begitu pula di
Bodi Caniago

a.

Islam
Minang

Masyaraka
t religius,
pendidikan
nilai Islam,
memegang
teguh

norma adat

Berdasarkan data pada Tabel 1,
dapat dilihat bahwa identitas kolektif yang
paling dominan dalam pantun adat
Minangkabau adalah identitas masyarakat
religius yang memegang teguh norma adat
dan ajaran Islam. Hal ini tercermin melalui
kemunculan simbol-simbol seperti adat,
syarak, sembahyang, Islam, dan timbangan
akal budi yang berfungsi sebagai penanda
nilai dan norma kolektif. Simbol-simbol
tersebut tidak berdiri sendiri, melainkan
saling berkaitan dalam membentuk sistem
makna yang menegaskan relasi harmonis
antara adat dan agama dalam kehidupan
masyarakat Minangkabau.

Temuan ini menunjukkan bahwa
pantun adat berperan sebagai medium
transmisi nilai yang efektif, karena melalui
bahasa simbolik dan metaforis, nilai-nilai
kolektif diwariskan secara lintas generasi.
Dengan demikian, pantun adat tidak hanya
merekam identitas budaya, tetapi juga
berfungsi aktif dalam memelihara dan
mengukuhkan identitas kolektif masyarakat
Minangkabau.

Representasi Tanda dalam Identitas
Kolektif Masyarakat pada Pantun Adat
Minangkabau

Pantun adat Minangkabau memuat

sistem tanda yang merepresentasikan nilai-
nilai hukum Islam dalam konteks adat
lokal. Melalui pendekatan semiotika
budaya, pantun dibaca sebagai teks yang
berisi simbol-simbol budaya yang tidak
hanya  mengandung literal
(denotatif), tetapi juga makna kultural dan
ideologis (konotatif). Nilai-nilai seperti
syariat Islam, keadilan, dan aturan sosial
terkait  pernikahan dan
terekspresikan melalui struktur metaforis
dan diksi dalam bait-bait pantun.

makna

warisan,

168

Yosi Wulandari, M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan
Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika

Budaya


http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886

\2/ DISASTRA

Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia

Pantun menjadi ruang negosiasi
antara adat dan agama, dan simbol-simbol
seperti 'syarak’, 'Islam', 'adat', dan 'Minang'
memiliki peran penting dalam konstruksi
makna  tersebut. Pantun-pantun  ini
memperlihatkan bagaimana masyarakat
Minangkabau memaknai hukum Islam
bukan sebagai sistem asing, melainkan
sebagai nilai yang terinternalisasi dalam
praktik adat sehari-hari. Dengan kata lain,
pantun berfungsi sebagai alat komunikasi
budaya yang mempertemukan struktur adat
dengan prinsip-prinsip syariat.

Temuan-temuan tersebut
menunjukkan ~ bahwa  pantun  adat
Minangkabau membentuk sistem tanda
budaya yang merepresentasikan relasi
antara adat, agama, dan struktur sosial
masyarakat. Untuk memahami makna
simbolik dan ideologis dari temuan
tersebut, pembahasan berikut mengaitkan
hasil analisis dengan kerangka semiotika
budaya.

Adat dan Syarak Sebagai Sistem Nilai
Ganda

Pantun pertama mengandung simbol
utama: "adat babuhua sentak, syarak
babuhua mati”. Dalam makna denotatif,
adat bersifat lentur, sedangkan syarak
mengikat mutlak. Ini mencerminkan sistem
nilai ganda masyarakat Minangkabau yang
hidup dalam dua otoritas: hukum adat dan
hukum Islam.

Dalam perspektif semiotika budaya,
simbol-simbol dalam pantun adat dapat
dipahami sebagai tanda yang tidak hanya
memiliki makna denotatif, tetapi juga
makna konotatif dan ideologis. Ungkapan
seperti  “adat babuhua sentak, syarak
babuhua mati” merepresentasikan sistem
nilai ganda yang hidup dalam masyarakat

Volume 8, Nomor 1, Januari 2026
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O)

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8il.8886

Minangkabau, yaitu fleksibilitas adat dan
kekuatan normatif syarak. Dualisme ini
menunjukkan bagaimana adat dan agama
tidak  diposisikan  secara  hierarkis,
melainkan  saling melengkapi dalam
membentuk karakter kolektif masyarakat.
Dalam pendekatan semiotik Lotman,
ini merupakan contoh dualisme tanda
budaya yang hidup berdampingan dalam
ruang semiotik masyarakat  (Lotman,
1990). Representasi ini menunjukkan
adanya integrasi normatif antara agama dan
budaya yang membentuk karakter kolektif

masyarakat Minangkabau sebagai
komunitas  religius  kultural (Mariana,
2024).

Timbangan sebagai Simbol Etika
Kolektif

Pantun kedua menyebutkan
“timbangan akal budi, emas perak, nyawa
dan badan” sebagai dasar hukum adat. Ini
menggambarkan nilai keadilan,
kehormatan, dan etika sebagai fondasi
pengambilan keputusan sosial. Simbol
timbangan di sini berfungsi
sebagai mythologeme dalam istilah Barthes
(1977), menandai struktur nilai-nilai
kolektif yang dipatuhi oleh masyarakat. Ini
sejalan dengan gagasan Minangkabau
sebagai masyarakat berbasis musyawarah,
etika, dan tanggung jawab moral (Wati,
2024).

Tobat dan Akal Budi dalam Ranah
Spiritual

Pantun ketiga menekankan
pentingnya tobat dan maaf sebagai bagian
dari kesadaran moral dan spiritual. Kata-
kata seperti “Allah” dan “maaf” menjadi
tanda religius yang menandai internalisasi
nilai Islam dalam relasi sosial. Dalam

169

Yosi Wulandari, M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan
Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika

Budaya


http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886

\2/ DISASTRA

Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia

semiotika budaya, ini mencerminkan fungsi
pantun sebagai sarana edukasi moral yang
berakar pada spiritualitas kolektif, dan
mengonfirmasi temuan bahwa nilai-nilai
adat Minang  terintegrasi  dengan
prinsip hablum minallah dan hablum
minannas (Aldi & Kawakib, 2025)

Islam Sebagai Penyempurna Adat
Pantun keempat menyatakan “Datang
Islam sampurno adat”, mengindikasikan
Islam  bukan pengganti, melainkan
penyempurna nilai adat. Ini adalah refleksi
dari filosofi Adat Basandi Syarak, Syarak
Basandi  Kitabullah (ABS-SBK), yang
menjadi dasar hidup masyarakat Minang.
Teori lan Barbour tentang integrasi budaya-
agama relevan di sini karena menunjukkan
relasi sinergis antara nilai lokal dan agama
universal(Mariana, 2024).

Ketegangan Simbolik Antara Adat dan
Syarak

Pantun kelima menunjukkan
perbedaan derajat ikatan antara adat dan
syarak—"adat babuhua sentak, syarak
babuhua mati”. Ini menandakan adanya
ruang negosiasi antara dua sistem hukum.
Dalam semiotika budaya, ini
mencerminkan dialog antar kode yang
membentuk dinamika internal identitas
Minangkabau. Realitas ini pernah menjadi
konflik dalam sejarah, seperti dalam
gerakan Paderi (Elimartati, 2017).

Sembahyang Sebagai Tiang Identitas
Religius

Pantun keenam menegaskan bahwa
meninggalkan sembahyang berarti “binasa
Islam”. Simbol “sembahyang” menjadi
metonimi  dari  identitas  keagamaan
Minang. Hal ini menunjukkan bahwa

Volume 8, Nomor 1, Januari 2026
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O)

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8il.8886

agama bukan hanya aspek privat, tetapi
fondasi kohesi sosial. Dalam konteks
pendidikan, nilai ini menjadi elemen
penting dalam membentuk karakter religius
anak bangsa (Albert et al., 2022)
Transformasi  Struktur Kekuasaan
karena Islam

Pantun ketujuh menunjukkan bahwa
kedatangan Islam mengubah struktur
kekuasaan: “ka Tigo Luhak, kadudukan
rajo jadi barubah.” Ini menandakan
reorientasi simbolik sistem kekuasaan adat
ke arah Islamisasi struktur sosial. Dalam
kerangka  Lotman,  perubahan  ini
adalah boundary  shifting dalam  sistem
semiotik kolektif, yang menggeser pusat
otoritas dari sekuler ke spiritual (Akbar et
al., 2022; Izmi, 2019; Miftahunir Rizka &
Asep Ramdan, 2022; Zurnetti, 2021).

Adat dan Agama Sebagai Pasangan
Kultural

Dalam pantun kedelapan: “Adat jo
syarak jadi sapasang”, digambarkan
hubungan komplementer antara dua sistem
nilai. Istilah “sepasang” memperkuat
makna bahwa identitas Minangkabau tidak
bisa dilepaskan dari dualisme harmonis ini.
Konsep ini dipandang sebagai cultural
symbiosis, di mana dua sistem tumbuh
bersama dalam tubuh sosial
masyarakat (Hakimy, 1994; Munir, 2013;
Navis, 1984)

Asal-Usul Islam Sebagai Narasi Identitas

Pantun kesembilan dan kesepuluh
mencatat asal-usul Islam di Minangkabau
sebagai bagian dari narasi sejarah kolektif.
Rujukan pada Arab dan Aceh menunjukkan
bahwa identitas Islam Minangkabau
dibentuk melalui kontak lintas budaya. Ini

170

Yosi Wulandari, M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan
Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika

Budaya


http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886

\2/ DISASTRA

Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia

sejalan dengan konsep Lotman
tentang semiosphere, di mana budaya lokal
menerima dan menyesuaikan pengaruh luar
ke dalam sistem tanda  internal
(Abdurrahman MBP, 2015; Kosasih, 2013;

Wulandari & Merawati, 2022).

Identitas kolektif Masyarakat
Minangkabau: Religius, Adatistik, dan
Historis

Kesepuluh pantun ini membentuk
satu struktur naratif yang
merepresentasikan  identitas  kolektif
Minangkabau sebagai masyarakat religius,
adatistik, dan historis. Pantun adat menjadi
“teks budaya” yang tidak hanya
menyimpan nilai, tetapi juga aktif dalam
membentuk dan mempertahankan nilai
melalui repetisi dan ritus sosial. Integrasi
nilai adat dan agama ini menjadi karakter
utama masyarakat Minangkabau dalam
menghadapi modernitas sambil
mempertahankan jati diri lokal (Wimra,
2020; Wulandari, 2021a)

Identitas kolektif masyarakat
Minangkabau terbentuk melalui perpaduan
harmonis antara adat dan ajaran Islam yang
telah melekat kuat dalam kehidupan sosial
dan budaya mereka. Falsafah hidup Adat
Basandi Syarak, Syarak Basandi Kitabullah
menjadi fondasi utama dalam struktur nilai
yang dihayati secara turun-temurun.
Melalui tradisi lisan seperti pantun adat,
masyarakat Minangkabau mereproduksi
nilai-nilai kolektif seperti musyawarah,
tanggung jawab sosial, penghormatan
terhadap mamak (paman dari pihak ibu),
serta ketaatan terhadap norma agama.
Sistem matrilineal dalam kekerabatan pun
bersinergi dengan prinsip-prinsip Islam,
membentuk kesadaran kolektif bahwa adat
dan syarak bukan dua entitas yang saling

Volume 8, Nomor 1, Januari 2026
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O)

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8il.8886

menegasikan, melainkan saling melengkapi
dalam  mengatur  tata  kehidupan
bermasyarakat.

Dalam pandangan semiotika budaya,
pantun adat menjadi teks budaya yang
menyimpan  simbol-simbol  identitas
Minangkabau yang bersifat religius,
adatistik, dan historis. Simbol seperti
“syarak”, “pusaka”, “musyawarah”, dan
“timbangan akal budi” menjadi penanda
struktur  nilai  yang diterima dan
diinternalisasi ~ bersama. Proses  ini
mencerminkan semiosfer Minangkabau—
yakni ruang budaya yang menyatukan
sistem tanda lokal dan universal dalam
bingkai ideologi kolektif. Integrasi ini tidak
bersifat statis, tetapi terus berkembang
seiring perubahan sosial, tanpa kehilangan
akar tradisi yang kuat (Amin, 2022a,
2022b). Maka, identitas kolektif
masyarakat Minangkabau dapat dipahami
sebagai hasil dari dialog berkelanjutan
antara adat dan agama, antara warisan lokal
dan ajaran transenden yang saling menyatu
dalam ruang budaya mereka (Wati, 2023),
(Elimartati, 2018).

Integrasi adat dan agama dalam
pantun adat tidak hanya terlihat pada
tingkat 1isi, tetapi juga termanifestasi
melalui struktur dan gaya bahasa. Banyak
pantun menggunakan bentuk paralelisme
dan oposisi biner sebagai strategi simbolik
untuk menyandingkan nilai adat dan nilai
agama, seperti antara “adat babuhua
sentak” dan “syarak babuhua mati.”
Struktur ini tidak hanya menciptakan
keseimbangan  retoris, tetapi  juga
menegaskan bahwa kedua sistem nilai
tersebut memiliki posisi masing-masing
dalam kerangka berpikir —masyarakat
Minangkabau (Hamidah, 2022; Rahmi,
2023). Dalam konteks ini, pantun bertindak

171

Yosi Wulandari, M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan
Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika

Budaya


http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886

\2/ DISASTRA

Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia

sebagai ruang artikulasi ideologis yang
memungkinkan warga masyarakat
memaknai kehidupan mereka dengan
merujuk pada dua sumber norma secara
bersamaan. Hal ini sesuai dengan teori Yuri
Lotman tentang sistem tanda ganda (dual
coding system) yang dapat hidup
berdampingan dalam satu semiosfer budaya
tanpa saling menghapuskan.

Lebih jauh, pantun juga memainkan
fungsi pedagogis dalam proses pewarisan
nilai kepada generasi muda. Simbol-simbol
dalam pantun tidak hanya mengandung
makna estetis, tetapi juga bersifat edukatif
karena menyampaikan ajaran moral dan
spiritual secara halus namun kuat (Fatimah
& Franscy, 2021; Wulandari, 2021b).
Sebagai contoh, ajakan untuk bertobat,
menjaga sembahyang, dan menimbang
perbuatan dengan akal budi, menunjukkan
bahwa pantun menjadi media pembentukan
karakter kolektif. Fungsi ini menjadikan
pantun sebagai bagian dari institusi sosial
yang tidak formal, tetapi efektif dalam
memperkuat identitas dan kontinuitas nilai.
Dalam hal ini, pantun bukan sekadar puisi,
melainkan teks budaya yang bekerja
sebagai  mekanisme  sosial  untuk
meneguhkan religiusitas, etika, dan
solidaritas dalam masyarakat Minangkabau
yang terus bertransformasi.

Simpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa
Pantun Adat Minangkabau berfungsi
sebagai teks budaya yang
merepresentasikan  dan  mereproduksi
identitas kolektif masyarakat Minangkabau
melalui sistem tanda yang
mengintegrasikan nilai adat dan ajaran
Islam. Melalui pendekatan semiotika
budaya, pantun adat tidak hanya dipahami

Volume 8, Nomor 1, Januari 2026
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O)

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8il.8886

sebagai ekspresi sastra lisan, tetapi sebagai
medium ideologis yang memuat norma
sosial, etika keagamaan, dan memori
kolektif yang dihayati bersama. Temuan
penelitian memperlihatkan bahwa simbol-
simbol budaya seperti adat, syarak,
sembahyang, dan timbangan akal budi
berperan penting dalam membentuk makna
kolektif yang menegaskan karakter
masyarakat Minangkabau sebagai
komunitas adatistik,  dan
berlandaskan nilai etika. Simbol-simbol
tersebut bekerja secara konsisten dalam
pantun adat untuk mentransmisikan nilai-
nilai kolektif secara lintas generasi,

religius,

sekaligus menjaga keseimbangan antara
fleksibilitas adat dan kekuatan normatif
agama. Secara teoretis, penelitian ini
berkontribusi pada kajian sastra lisan dan
budaya dengan menegaskan relevansi
pendekatan semiotika budaya dalam
membaca tradisi lisan sebagai sistem tanda
yang membangun identitas kolektif. Pantun
adat diposisikan tidak hanya sebagai
warisan sastra, tetapi sebagai mekanisme
sosial yang Dberperan aktif dalam
pemeliharaan nilai, legitimasi budaya, dan
kontinuitas identitas masyarakat
Minangkabau. Namun, penelitian ini masih
terbatas pada analisis satu sumber teks
tertulis dan belum melibatkan interpretasi
langsung dari masyarakat pendukung
pantun. Oleh karena itu, penelitian lanjutan
disarankan untuk mengintegrasikan data
etnografis atau kajian praktik sosial guna
memperkaya pemahaman tentang fungsi
pantun adat dalam kehidupan masyarakat
Minangkabau kontemporer.

172

Yosi Wulandari, M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan
Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika

Budaya


http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886

\2/ DISASTRA

Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia

Daftar Pustaka

Abdurrahman MBP. (2015). Harmonisasi
Hukum Adat dan Hukum Islam Bagi
Pengembangan Hukum Nasional. A/
Mashlahah ~ Jurnal Hukum  Dan
Pranata Sosial Islam Harmonisasi,
3(6), 369-376.

Akbar, T., Imelda, D., Prameswari, N. S., &
Putri, S. M. (2022). Pengaruh Nilai
Islam pada Visual Pakaian Pengantin
Adat Minangkabau Kota Gadang.
Andharupa: Jurnal Desain
Komunukasi Visual & Multimedia,
8(2), 215-230.
http://publikasi.dinus.ac.id/index.php/
andharupa/index

Albert, A., Iswantir, 1., Ismail, F., & Zainir,
Z. (2022). Gagasan Integrasi Nilai-
Nilai Adat Basandi Syarak Syarak
Basandi Kitabullah (ABS SBK) ke
dalam Pelajaran Pendidikan Agama
Islam pada kurikulum Sekolah Dasar.
Jurnal Pendidikan Indonesia, 3(11),
1002—-1013.
https://doi.org/10.36418/japendi.v3il 1
1286

Aldi, M., & Kawakib, A. N. (2025).
Reconstruction of Islamic Education
Philosophy in Minangkabau
Customary Values: Actualizing the
Principles of Adat Basandi Syarak,
Syarak Basandi Kitabullah. JIIP
(Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan), 8(2),
1548—-1557.
http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

Amin, [. (2022a). Implementasi Hukum
Islam dalam Falasafah Adat Basandi
Syarak, Syarak Basandi Kitabullah di
Minangkabau. Ijtihad, 38(2), 17-28.

Amin, [. (2022b). Implementasi Hukum
Islam dalam Falsafah Adat Basandi
Syarak, Syarak Basandi Kitabullah di
Minangkabau. Ijtihad, 38(2), 17—-18.

Volume 8, Nomor 1, Januari 2026
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O)

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8il.8886

Putri, C. F., & Hikam, A. 1. (2025).
Representasi Budaya pada novel Arah
Langkah karya Fiersa Besari: Kajian
semiotika Roland Barthes. Semantik:
Jurnal Riset Ilmu Pendidikan, Bahasa
dan  Budaya, 3(3), 157-173.
https://doi.org/10.61132/semantik.v3i
3.1846

Chaniago, P. (2019).  Representasi
pendidikan karakter dalam Film Surau
dan Silek (Analisis semiotik Ferdinand
de Saussure). Journa of Islamic
Education Policy, 4(2), 135-151.

Darmawan, H., Pramayoza, D., & Yusril.
(2020). Makna budaya Minangkabau
dalam Film Salisiah Adaik. Gorga:
Jurnal Seni Rupa, 9(1), 138-144.

Elimartati. (2017). Integrasi Ajaran Budi
(Akhlak Mulia) dalam Hukum Adat
Minangkabau dan Hukum Islam. 2nd
International Seminar on Education
2017 Empowering Local Wisdom on
Education for Global Issue, 147—-152.

Fatimah, R. P. S. N., & Franscy. (2021).
Konteks Penuturan Pantun pada Adat
Perkawinan Melayu Kepulauan Riau.
Dialektika: Jurnal Bahasa, Sastra, Dan

Pendidikan Bahasa Dan  Sastra
Indonesia, 8(1), 32-54.
https://doi.org/10.15408/dialektika.v8i
1.19818

Gozali, A., & Novriandi, R. (2024).
Shalawat Dulang sebagai Media
Dakwah Kultural di Nagari Saruaso
Kab. Tanah Datar. Al-Jamahiria:
Jurnal Komunikasi Dan Dakwah
Islam, 2(2), 162-173.
https://doi.org/10.30983/al-
jamahiria.v2i2.8865

Hakimy, I. (1994). Rangkaian Mustika Adat
Basandi Syarak di Minangkabau (T.
Surjaman, Ed.; Keempat). Remaja
Rosdakarya.

173

Yosi Wulandari, M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan
Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika
Budaya


http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886

\2/ DISASTRA

Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia

Hamidah, R. N. (2022). Pemberontakan
terhadap Belenggu Adat pada Novel
Merantau ke Deli Karya Hamka dan
Memang Jodoh Karya Marah Rusli.

Metabasa, 4, 10-19.
https://jurnal.unsil.ac.id/index.php/mb
si/article/view/5257

Husnullail, M., Risnita, Jailani, M. S., &
Asbui. (2024). Teknik Pemeriksanaan
Keabsahan Data dalam Riset Ilmiah.
Journal Genta Mulia, 15(2), 70-78.

Ilma, & Andhoni, Y. (2024). Representasi
dan Identitas Perempuan Minangkabau
dalam Fotografi Masa Kolonial Tahun
1900-1942. Musawa, 23(1), 1-21.

Indrawati, M., & Sari, Y. 1. (2024).
Memahami Warisan Budaya dan
Identitas Lokal di Indonesia. Jurnal
Penelitian dan Pendidikan IPS (JPPI),

18(1), 77-85.
https://doi.org/10.21067/jip.v1811.990
2

Ismail, 1., Hendri, N., & Nurhakim, P. R.
(2023). Minangkabau’s Doro
Tradition: Coexistence of Customary
Law and Islamic Law in Caning
Punishment. Samarah: Jurnal Hukum
Keluarga dan Hukum Islam, 7(1), 579.
https://doi.org/10.22373/sjhk.v7i1.159
04

Iswatiningsih, D., & Fauzan, F. (2021).
Semiotika  Budaya  Kemaritiman
Masyarakat Indonesia pada syair lagu.
Satwika: Kajian Ilmu Budaya Dan
Perubahan Sosial, 5(2), 214-228.
https://doi.org/10.22219/satwika.v5i2.
18073

Izmi, N. (2019). Konsep Adat Basani
Syara’, Syara’ Basandi Kitabullah dan
Implikasinya pada Dunia Pendidikan.
Alkarim, 4(2), 40-55.

Volume 8, Nomor 1, Januari 2026
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O)

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8il.8886

Juliwansyah, J., Aliasar, A., & ... (2022).
Nilai-Nilai Pendidikan Multikultural
Dalam Budaya Masyarakat
Minangkabau. Jurnal Kajian Ilmu ,
3(1), 70-75. http://journal.al-
matani.com/index.php/jkip/article/vie
w/315%0Ahttp://journal.al-
matani.com/index.php/jkip/article/do
wnload/315/229

Kanzunnudin, M. (2022). Analisis semiotik
Roland Barhes paa puisi 'Tbu” karya D.
Zamawi Imron (Semiotic Analysis of
Roland Barthes at “Ibu” Poetry by D.
Zawawi Imron). Sawerigading, 28(2),
83-200.

Kartini. (2023). Analisis Semiotik Roland
Barthes dalam film Layangan Putus.
Jurnal Cahaya Mandalika, 2, 294-3.

Kosasih, A. (2013). Upaya Penerapan Nilai-
Nilai Adat Dan Syarak Dalam
Penyelenggaraan. Humanus, XII(2),
107-119.

Lotman, Y. Mm. (1990). Universe of the
Mind: A Semiotic Theory of Culture
(The second World).

Mariana, M. (2024). Integration of Islam in
the Adat Basandi Syarak, Syarak
Basandi Kitabullah in Minangkabau
Society. Indonesian Journal of Islamic
History and Culture, 5(2).
https://doi.org/10.22373/ijihc.v5i2.516
3

Miftahunir Rizka, & Asep Ramdan. (2022).
Analisis Hukum Islam terhadap Tradisi
Pitih Japuik dalam Perkawinan Adat
Minangkabau Pariaman. Jurnal Riset
Hukum Keluarga Islam, 43-48.
https://doi.org/10.29313/jrhki.vi.900

Munir, M. (2013). Nilai-nilai pendidiKan

dalam petatah petitih adat
Minangkabau (Alternatif Membangun

174

Yosi Wulandari, M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan
Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika
Budaya


http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886

\2/ DISASTRA

Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia

pendidiKan berkarakter). AL-
Hurriyah, 95-104.

Navis, A. A. (1984). Alam Terkembang Jadi
Guru: Adat dan  Kebudayaan
Minangkabau. Temprint.

Pertiwi, H. D., & Indarti, T. (2020). Wujud
Budaya Minangkabau Dalam Novel
Merantau Ke Deli Karya Buya Hamka
(Kajian Antropologi Sastra). Jurnal

Sapala, 7(1), 1-10.
https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/
jurnal-

sapala/article/view/35331%0Ahttps://
ejournal.unesa.ac.id/index.php/jurnal-
sapala/article/view/35331/31417

Purwanto, W. E., & Wulandari, Y. (2019).
Libasuttaqwa in The Poem of Sidi
Djamadi: A Hermeneutic Study of Paul
Ricoeur. Komposisi: Jurnal Pendidikan
Bahasa, Sastra, Dan Seni, XX(2), 99—
111.

Rahmi, A. (2023). Nilai-Nilai Budaya dan
Adat Minangkabau dalam Novel
Tambo: Sebuah Pertemuan Karya Gus
TF Sakai. JI. R.Mangun Muka Raya,
05(04).

Rangkoto, N. M. (2011). Pantun. Jakarta:
Balai Pustaka.

Sunliensyar, H. H. (2022). Warisan Budaya
Pantun dalam Manuskrip Surat Incung.

Manuskripta, 12(2), 251.
https://doi.org/10.33656/manuskripta.
v12i2.218

Suryami. (2014). Konsep Kepimpinan
Dalam Tambo Minangkabau
(Leadership Concept in Tambo
Minangkabau). Kandai, 10(2), 203—
215.

Susanto, D., Risnita, & Jailani, M. S. (2023).
Teknik Pemeriksaan Keabsahan Data
dalam Penelitian Ilmiah. QOSIM:

Volume 8, Nomor 1, Januari 2026
ISSN 2655-3031 (P), 2655-7851 (O)

DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8il.8886

Jurnal Pendidikan, Sosial &
Humaniora, 1(1), 53-61.
http://ejournal.yayasanpendidikandzur
riyatulquran.id/index.php/qosim

Wati, F. (2024). Tradisi Maisi Sasuduik
dalam Perkawinan Masyarakat
Minangkabau: Studi Interaksi Adat dan
Hukum Islam. As-Syar’i: Jurnal
Bimbingan & Konseling Keluarga,
6(1), 370-391.
https://doi.org/10.47476/as.v611.380

Wimra, Z. (2020). Keterlibatan Tuanku
dalam Pergesekan Idenitas Adat,
Agama, dan Negara di Minangkabau.
Analisis: Jurnal Studi Keislaman,
20(1), 69-92.
http://ejournal.radenintan.ac.id/index.
php/analisis

Wulandari, Y. (2021a). Ajaran Adat dalam
Pantun Adat Minangkabau (1st ed.). K-
Media.

Wulandari, Y. (2021b). Ajaran Adat dalam
Pantun Adat Minangkabau.
Yogyakarta: K-Media.

Wulandari, Y., & Merawati, F. (2022).
Ajaran Berbudi dalam Sampiran
Pantun Adat Minangkabau Karya N.M.

Rangkoto. Komposisi: Jurnal
Pendidikan Bahasa, Sastra, Dan Seni,
23(2), 124-140.

https://doi.org/https://doi.org/10.2403
6/komposisi.v23i2.119377

Yustim, Nelisma, Y., Silvianetri, & Mazida,
Y. (2022). Larangan Perkawinan
Sesuku dalam Budaya Minangkabau
dan Implikasinya Terhadap Konseling
Budaya. Jurnal Sekretari, 9(1), 8-16.

Zurnetti, A. (2021). Preventing Domestic
Violence in West Sumatra Through
Adat Criminal Law and Local
Wisdoms. Journal of Legal, Ethical
and Regulatory Issues, 24(5), 1-8

175

Yosi Wulandari, M. Ardi Kurniawan, I Kadek Purnawan
Menafsirkan Identitas Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika
Budaya


http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886

\2/ D/SASTRA S L

Jurnal Fendidikan Bahasa dan Sastra Indomesia DOI: http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886

57

SEGERI .

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/disastra

How to cite: Wulandari, Y., Kurniawan, M., & Purnawan, 1. (2026). Menafsirkan Identitas

% Kolektif dalam Pantun Adat Minangkabau melalui Pendekatan Semiotika Budaya. Disastra:
Jurnal  Pendidikan ~ Bahasa dan Sastra  Indonesia, 8(1), 161-175.

doi:http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886



http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886
http://dx.doi.org/10.29300/disastra.v8i1.8886

