
 

 

223 

 

 
Vol. 18, No. 1, pp 223-242, 2019 

 

 
Media Informasi Pendidikan Islam 

e-ISSN: 2621-1955 | p-ISSN: 1693-2161 

http://ejournal.iainbengkulu.ac.id/index.php/attalim/ 
 

 

Pengembangan Teori Pendidikan Islam Perspektif Muhammad 

Jawwad Ridla (Religius Konservatif, Religius Rasional, 

Pragmatis Instrumental) 

 

Fajar Kurniawan1 

1 kurniawanf261@gmail.com 

1Prodi Pendidikan Agama Islam, Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan,  
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

Jl. Marsda Adisucipto, Kabupaten Sleman, DIY, Indonesia 

 
Received: April 15th 2019  Accepted: May 19th 2019  Published: June 25th 2019 

 

Abstract: Development of Islamic Education Theory Perspective of 
Muhammad Jawwad Ridla (Conservative Religious, Rational Religious, 
Pragmatic Instrumental) This article discusses the study of the theory of Islamic 
education in the perspective of Muhammad Jawwad Ridla with six theories of 
Islamic Education built by Jawwad Ridla and Analysis of Jawwad Ridla 
concerning the three schools of Islamic education philosophy with the main 
characters who tend to these schools. The method of writing scientific papers 
uses library research. Namely, the author looks for data sources by prioritizing 
concepts and theories that refer to writing literature related to the specific 
research theme. The approach to writing scientific papers uses a philosophical 
approach. The results of this study are 1) The theory of Islamic education built 
by Muhammad Jawwad Ridla has several aspects, among them are the Concept 
of Teaching / Learning, Psychological Basics of the learning process, 
Understanding of student subjects, teaching methods, Teaching (teachers) and 
preparing individuals to participate active in the economic life of the 
community. 2) Muhammad Jawwad Ridla classifies the three main schools of 
Islamic education philosophy: 1) Conservative Religious Flow which is only 
covered by religious teachings. The main figures in this school are al-Ghazali, 2) 
Religious-rational, Ikhwan al-Shafa considers all disciplines as important with 
the flow they adhere to, 3) Pragmatic instrumentalism, adherents of this sect, Ibn 
Khaldun. He revealed that education is to gain worldly expertise and ukhrowi, 
both of which must provide benefits. 
Keyword: Islamic Education, Muhammad Jawwad Ridla, Religious Conservatif, 
Religious Rational, Pragmatic Instrumental 
 

 
Abstrak: Pengembangan Teori Pendidikan Islam Perspektif Muhammad Jawwad Ridla 

(Religius Konservatif, Religius Rasional, Pragmatis Instrumental). Artikel ini 
membahas tentang kajian teori pendidikan Islam dalam perspektif Muhammad Jawwad 
Ridla dengan enam teori Pendidikan Islam yang dibangun oleh Jawwad Ridla dan 
Analisis Jawwad Ridla mengenai tiga aliran filsafat pendidikan Islam dengan  tokoh 
utama yang berkecenderungan ke aliran-aliran tersebut. Metode penelitian karya ilmiah 
ini menggunakan kajian pustaka (library research). Yaitu penulis mencari sumber data 

mailto:kurniawanf261@gmail.com


224 

 

 

At-Ta’lim, Vol. 18, No. 1, Juni 2019. page 223-242 

 

dengan mengedepankan konsep dan teori yang mengacu pada literatur-literatur 
kepenulisan terkait dengan tema penelitian secara spesifik. Adapun pendekatan 
penulisan karya ilmiah ini menggunakan pendekatan filosofis. Hasil penelitian ini yaitu 
1) Teori pendidikan Islam yang dibangun oleh Muhammad Jawwad Ridla terdapat 
beberapa aspek yaitu diantaranya adalah Konsep Pengajaran/Pembelajaran, Dasar-dasar 
psikologis proses pembelajaran, Pemahaman tentang subjek didik, metode pengajaran, 
Ppengajaran (guru) dan penyiapan individu untuk berpartisipasi aktif dalam kehidupan 
ekonomi masyarakat. 2) Muhammad Jawwad Ridla mengklasifikasikan tiga aliran utama 
filsafat pendidikan Islam : 1) Aliran Religius Konservatif yang hanya dilingkupkan pada 
ajaran keagamaan saja. Tokoh utama pada aliran ini yakni al-Ghazali, 2) Religius-
rasional, Ikhwan al-Shafa menganggap semua disiplin ilmu adalah penting dengan 
aliran yang dianutnya, 3) Aliran pragmatis instrumental, penganut aliran ini yakni 
Ibnu Khaldun. Beliau mengungkapkan pendidikan adalah untuk mendapatkan keahlian 
duniawi dan ukhrowi, keduanya harus memberikan keuntungan. 

Kata Kunci: Pendidikan Islam, Muhammad Jawwad Ridla, Religius Konservatif, 

Religius Rasional, Pragmatis Instrumental 
 
To cite this article: 
Kurniawan, F. (2019). Pengembangan Teori Pendidikan Islam Perspektif 
Muhammad Jawwad Ridla (Religius Konservatif, Religius Rasional, Pragmatis 
Instrumental). At-Ta’lim: Media Informasi Pendidikan Islam, 18(1), 223-242. 
 

 

A. Introduction / Pendahuluan 

Proses pendidikan sebenarnya telah berlangsung sepanjang sejarah 

dan berkembang sejalan dengan perkembangan sosial budaya manusia di 

bumi. Proses pewarisan dan pengembangan budaya manusia yang 

bersumber dan berpedoman pada ajaran Islam sebagaimana termaktub 

dalam Al Qur`an dan terjabar dalam Sunnah Rasul bermula sejak Nabi 

Muhmmad SAW menyampaikan ajaran tersebut pada umatnya 

(Lisnawati, 2017). 

Menurut Islam, pendidikan adalah corak hitam putihnya 

perjalanan hidup seseorang. Oleh karena itu ajaran Islam menetapkan 

bahwa pendidikan merupakan salah satu kegiatan yang wajib 

hukumnya bagi pria dan wanita, dan berlangsung seumur hidup 

semenjak dari buaian hingga ajal datang (Al- Hadis) – life long education. 



 225 
 

 

 

Kurniawan, F., Pengembangan Teori Pendidikan Islam Perspektif... 

Kedudukan tersebut secara tidak langsung telah menempatkan 

pendidikan sebagai  bagian  yang  tak  terpisahkan  dengan  hidup  dan  

kehidupan  umat manusia. Dalam hal ini Dewey berpendapat bahwa: 

“Pendidikan sebagai salah satu kebutuhan hidup (a necessity of life), 

salah satu fungsi sosial (a social function), sebagai bimbingan (as 

direction), sebagai sarana pertumbuhan (as means of growth), yang 

mempersiapkan dan membukakan serta membentuk disiplin hidup, 

lewat transmisi baik dalam bentuk informal, formal maupun 

nonformal”. Bahkan jauh Lodge mengatakan bahwa: “Pendidikan dan 

proses hidup dan kehidupan manusia itu berjalan serempak, tidak 

terpisah satu sama yang lain – life is education, and education is life (Dewey, 

1996).” 

Dalam pertumbuhannya, filsafat sebagai hasil penilaian para 

filosof, telah melahirkan berbagai macam pandangan. Adakalanya, 

beberapa pandangan saling mendukung, dan adakalanya pula berbeda 

dan saling berlawanan. Perbedaan itu antara lain disebabkan oleh 

pendekatan yang dipakai berbeda-beda, sehingga menghasilkan 

kesimpulan yang berbeda pula. 

Dalam dunia pendidikan Islam, terdapat tiga aliran utama filsafat 

pendidikan Islam, yaitu: (1) aliran Religius Konservatif, dengan tokoh 

utamanya adalah al-Ghazali, (2) aliran Religius-Rasional, dengan tokoh 

utamanya yaitu Ikhwan al-Shafa, dan (3) aliran Pragmatis, dengan tokoh 

utamanya adalah Ibnu Khaldun. Pemetaan demikian dianalisis oleh 

Jawwad Ridla berdasarkan pada konsep keilmuan yang melandasi aliran 

pemikiran pendidikan Islam tadi. Menariknya, konsep keilmuan ternyata 

memang diakui sebagai salah satu tema sentral dalam spektrum tradisi 

intelektual Islam. Berdasarkan “peta” aliran itu, kita dapat menyimpulkan 

bahwa khazanah pemikiran pendidikan Islam tidaklah monolitik dan 



226 

 

 

At-Ta’lim, Vol. 18, No. 1, Juni 2019. page 223-242 

 

uniform, melainkan variatif dan plural sebagaimana dalam tradisi 

pemikiran keislaman lainnya. 

Dengan demikian, pendidikan   menyandang misi keseluruhan 

aspek kebutuhan hidup dan berproses sejalan dengan dinamikanya 

hidup serta perubahan-perubahan yang terjadi. Sebagai akibat logisnya 

maka pendidikan senantiasa mengandung pemikiran dan kajian, baik 

secara konseptual maupun operasionalnya, sehingga diperoleh relevansi 

dan kemampuan menjawab tantangan serta memecahkan masalah-

masalah yang dihadapi oleh umat manusia. 

 
B. Metode penelitian 

Metode penulisan karya ilmiah ini menggunakan kajian pustaka 

(library research). Yaitu penulis mencari sumber data dengan 

mengedepankan konsep dan teori yang mengacu pada literatur-literatur 

kepenulisan terkait dengan tema penelitian secara spesifik. Adapun 

pendekatan penulisan karya ilmiah ini menggunakan pendekatan 

filosofis.  

 
C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. BIOGRAFI MUHAMMAD JAWWAD RIDLA 

 Muhammad bin Ali bin Musa bin Ja'far bin Muhammad, adalah 

Imam Kesembilan Syiah dua belas Imam, yang masyhur dengan Imam 

Jawad. Ayah beliau adalah Imam Ridha as, Imam kedelapan Syiah dua 

belas Imam. Pada tanggal 10 Rajab tahun 195 Hijriah, Imam 

Muhammad Al-Jawad as dilahirkan. Ayah beliau adalah Imam Ali Ar-

Ridha as. Dan ibu beliau bernama Khaizran, berasal dari bangsa Maria 

Qibtiah, istri Rasulullah saw. Imam Muhammad as memiliki banyak 

gelar. Gelar yang paling masyhur adalah At-Taqi dan Al-Jawad. 

 Menurut penuturan para sejarawan, Imam Jawad as lahir di kota 

Madinah, pada tahun 195 H/811. Namun terdapat perbedaan terkait 

http://www.blogger.com/blogger.g?blogID=7400830192501617950
http://id.wikishia.net/view/Syiah
http://id.wikishia.net/view/Imam_Ridha_as
http://id.wikishia.net/view/Madinah


 227 
 

 

 

Kurniawan, F., Pengembangan Teori Pendidikan Islam Perspektif... 

hari dan bulan kelahirannya. Pendapat masyhur dan tunggal adalah 

pada tanggal 10 Rajab, yang dinukilkan oleh Syaikh Thusi dalam 

Misbah al-Mutahajjid (Fadhl bin Hasan Thabarsi, 1417H), namun 

kebanyakan referensi menyebut hari kelahiran Imam pada 

pertengahan bulan Ramadhan.1 Imam Jawad as syahid pada tahun 220 

H/835 di Baghdad, oleh Mu'tashim khalifah Abbasiah dan beliau 

dikuburkan di samping pusara datuknya, Imam Kazhim di kota 

Kazhimain.2 

 Imam Jawad mencapai keimamahannya di usia belia, yakni pada 

umur delapan tahun dan masalah ini menyebabkan sebagian orang 

Syiah tidak menerima keimamahannya, dan memilih orang lain 

sebagai imam mereka. Sebagian lainnya juga masih kebingungan 

sampai jelasnya masalah imamah di usia belia, sampai pada akhirnya 

masalah ini terselesaikan buat mereka dan akhirnya mereka 

mendapatkan keyakinan akan keimamahan beliau. Masalah ini adalah 

salah satu isu yang dilontarkan oleh sebagian orang pada masa Imam 

Ridha as dan juga pada masa hayat Imam Jawad as dan dua imam ini 

memberikan jawaban-jawaban Al-qur’an. Salah satu jawaban ini 

adalah pengisyaratan tentang kenabian Yahya, dimana Allah swt 

berfirman dalam Alquran, "Dan kami berikan kepadanya hikmah 

(kenabian) selagi ia masih kanak-kanak". Jawaban lain adalah ucapan 

Nabi Isa as pada hari pertama kelahirannnya (Wiyono, 2017), surah 

Maryam ayat 30-32 dari lisan Al-Masih mengisyaratkan akan masalah 

ini, "Sesungguhnya aku ini hamba Allah, Dia memberiku Al-Kitab 

(Injil) dan Dia menjadikan aku seorang nabi, dan Dia menjadikan aku 

seorang yang diberkati di mana saja aku berada, dan Dia 

memerintahkan kepadaku (mendirikan) salat dan (menunaikan) zakat 

selama aku hidup; dan berbakti kepada ibuku, dan Dia tidak 

menjadikan aku seorang yang sombong lagi celaka.” 

 

http://id.wikishia.net/view/10_Rajab
http://id.wikishia.net/view/Syaikh_Thusi
http://id.wikishia.net/view/Bulan_Ramadhan
http://id.wikishia.net/view/Imam_Kazhim_as
http://id.wikishia.net/view/Kazhimain
http://id.wikishia.net/view/Syiah
http://id.wikishia.net/view/Imam_Ridha_as
http://id.wikishia.net/view/Imam_Ridha_as
http://id.wikishia.net/view/Alquran
http://id.wikishia.net/view/Kenabian
http://id.wikishia.net/view/Nabi_Yahya_as
http://id.wikishia.net/view/Allah_swt
http://id.wikishia.net/view/Surah_Maryam
http://id.wikishia.net/view/Surah_Maryam
http://id.wikishia.net/view/Salat
http://id.wikishia.net/view/Zakat


228 

 

 

At-Ta’lim, Vol. 18, No. 1, Juni 2019. page 223-242 

 

 

 

2. TEORI PENDIDIKAN ISLAM 

  Relitas pendidikan Islam di Indonesia selama ini, metode 

yang digunakan terbatas pada aspek kognitif (hafalan), meskipun 

dimensi afektif menjadi salah satu komponen tujuan pendidikan dalam 

kurikulum, akan tetapi metode pengajaran masih tetap menekankan 

aspek kognitif (Wiyono, 2017). Secara komprehensif, pendidikan harus 

saling melengkapi. Sehingga hasilnya diharapkan mampu memberikan 

pencerahan pendidikan kearah yang diharapkan. Hal yang mungkin 

dilakukan untuk menghimpun prinsip-prinsip pendidikan yang ada ke 

dalam enam bagian: 

a. Konsep Pengajaran dan Pembelajaran 

   Menurut Ibn Abdun, Pengajaran itu merupakan profesi, 

yang membutuhkan pengetahuan, keterampilan dan kecermatan, 

sama seperti pelatihan yang memerlukan kiat, strategi dan 

ketelatenan, hingga menjadi cakap dan professional. 

    Karena ini adalah profesi professional, maka sangat wajar 

ketika ulama membedakan antara pendidikan (tarbiyah) dan 

pengajaran (ta’lim). Tentu saja pengertian pertama mencakup 

bidang lebih luas dibanding yang kedua. Saking luasnya, Al-

Ghazali menganalogikan pendidikan ibarat seorang petani yang 

harus telaten mengiangi duri, rumput, dari tanamannya agar 

tumbuh dan berkembang dengan baik (Ridla, 2002). 

b. Dasar-Dasar Psikologis Proses Pembelajaran 

  Menurut ahli pendidikan muslim, al-idrak adalah 

dasar utama pembelajaran. Menurut al-Thusi, siswa tidak bisa 

memperoleh sesuatu yang tidak ia pahami. Karena itu siswa 

harus memulai sesuatu pengajaran yang paling dekat untuk 

dipahami. Pendidik tidak boleh memaksakan mengajarkan 



 229 
 

 

 

Kurniawan, F., Pengembangan Teori Pendidikan Islam Perspektif... 

materi di luar kemampuan siswa, yang ditakutkan tidak bisa 

dicapai nalarnya, hingga beban dan putus asa. Hal yang senada 

juga disampaikan Al-Ghazali dalam Ihya’nya (Ridla, 2002). 

c. Pemahaman tentang Subjek Didik  

  Memahami kejiwaan siswa adalah satu pijakan utama 

untuk keberhasilan pendidikan. Berangkat dari sini, pakar 

pendidikan Islam memberikan syarat memahami lingkungan 

sosial siswa, terutama lingkungan keluarga, untuk diperhatikan 

dan dipahami. 

   Pendidikan moral dan kemuliaan tidak cukup 

diselenggarakan di dalam sekolah saja, melainkan perlu 

ditanamkan pada diri anak sejak ia memulai berkomunikasi. 

Tentu saja setiap anak akan memulai berkomunikasi dengan 

orang yang paling dekat dan intens padanya, dan merekalah 

yang paling dibebankan untuk melakukan pengajaran dan 

pendidikan ini. 

   Selain itu, diperlukan pula sanksi edukatif dalam 

rangka menunjang kemajuan pendidikan anak, sesuai situasi 

keadaan. Diantara sanksi edukatif yaitu; 

1. Menunjukkan sikap melarang di hadapan anak, tanpa harus 

menunjuk hidungnya. 

2. Jika masih saja berlanjut, pendidik boleh melarang secara tegas 

dan personal 

3. Selanjutnya teguran keras boleh dilakukan 

4. Jika teguran keras belum dihiraukan, maka pendidik boleh 

menghukum yang setimpal.3 

d. Metode Pengajaran  

 Pendidikan adalah profesi yang dituntut ketelatenan. 

Hingga sangat wajar jika hal itu memerlukan metode yang 

strategis bagi keberhasilan proses pembelajaran. Guru tidak 



230 

 

 

At-Ta’lim, Vol. 18, No. 1, Juni 2019. page 223-242 

 

boleh memulai pengajaran dengan hal-hal yang sulit, karena itu 

dapat mengganggu proses pembelajaran. 

  Guru dituntut untuk serius dalam mendekatkan 

pemahaman dan materi pelajaran siswa. Tentu saja hal ini sesuai 

dengan perkembangan kematangan bahasa dan kecerdasannya. 

Hal itu dilakukan secara bertahap dan sistematik. Dimulai dari 

penyampaian guru tentang materi inti pelajaran, lalu dilanjutkan 

ke materi selanjutnya. Bahkan guru dituntut untuk memecahkan 

problem yang sulit, agar siswa mampu menguasai seluruh 

materi. Hal inilah yang disebut Ibn Khaldun sebagai ‘al-ta’lim al 

mufid’. 

  Terkadang diperlukan juga dialog sebagai metode 

lanjutan. Sehingga melalui ini tercipta pengalaman pribadi yang 

teruji, sebagai efek dari diskusi dan dialog. Dialog dan diskusi 

itu bisa terjadi disetiap guru selesai menjelaskan pelajaran. 

Bahkan terkadang guru sangat perlu untuk melempar 

pertanyaan pada siswanya.4 

e. Pengajar (Guru) 

  Pembelajaran dilakukan oleh guru sebagai orang 

yang sudah dewasa pada siswa yang belum dewasa. Sehingga 

pakar pendidikan Islam memberikan dua prinsip dasar edukatif 

yang penting. Pertama, buku tidak akan bisa menggantikan 

posisi guru dalam pengajaran. Bahkan imam Syafii pernah 

menyampaikan, siapa yang menggeluti ilmu hanya berdasarkan 

pada lembaran buku, maka ia telah menyia-nyiakan banyak hal. 

  Kedua, guru adalah pembimbing perkembangan 

moral bagi siswa. Ibnu Sina menjelaskan, sepantasnya guru 

tampil cerdas, agamis, bermoral, simpati, karismatik dan pandai 

membawa diri. Kebersihan dan kepribadiannya harus selalu 

diperhatikan sebelum berdiri di depan muridnya. Akhlak guru 



 231 
 

 

 

Kurniawan, F., Pengembangan Teori Pendidikan Islam Perspektif... 

akan dicontoh banyak siswa,karena pribadi guru laksanan 

cerminan pribadi nabi yang patut diteladani.5 

f. Penyiapan Individu untuk Berpartisipasi Aktif dalam 

Kehidupan Ekonomi Masyarakat 

  Aliran rasionalisme menganggap persoalan sosial 

kemasyarakatan merupakan kebutuhan asasi manusia. Mereka 

mengaitkan antara keutamaan dengan kerja sama dan partisipasi 

aktif dalam kehidupan bersama. Keutamaan dapat dicapai 

melalui amal perbuatan yang mewujud pada kerjasama dan 

partisipasi aktif dalam interaksi sosial. 

  Diharapkan pula setiap siswa mampu berperan 

dalam kehidupan ekonomi masyarakat, sesuai dengan 

peminatan dan bakat sebagai bekal terjun ke masyarakat. 

Keharusan setiap guru untuk menyingkap potensi-potensi yang 

dimiliki sisiwanya. Selanjutnya guru dituntut untuk 

mengarahkan, sesuai dengan keterampilan yang ada. Karena 

tidak semua jenis keterampilan mudah dikuasi siswa, melainkan 

memerlukan bimbingan yang professional. 6 

 

3. ALIRAN-ALIRAN UTAMA DALAM FILSAFAT PENDIDIKAN    

ISLAM 

Meminjam  analisis  Jawwad  Ridha7,  setidaknya  ada  tiga  

aliran  utama dalam  pemikiran   filosofis  pendidikan   Islam,   yaitu:   

(1)  aliran  Religius- Konservatif,   (2)   aliran   Religius-Rasional,   

dan   (3)   aliran   Pragmatis- Instrumental. Dari tiga aliran Jawwad 

Ridla yang memiliki kesesuaian dengan konsep pendidikan Islam, 

salah satunya adalah aliran agamis- konservatif (al-Muhafidz), 

karena aliran ini dalam bergumul dengan persoalan pendidikan 

cenderung bersikap mumi keagamaan.8 Penjabaran tentang ketiga 

aliran tersebut dapat dilihat berikut ini. 



232 

 

 

At-Ta’lim, Vol. 18, No. 1, Juni 2019. page 223-242 

 

a. Religius-Konservatif (al-Muhafidz) 

 Aliran ini cenderung bersikap murni keagamaan. Para ahli 

dalam aliran ini memandang ilmu dengan batasan yang sempit, yaitu 

hanya mencakup ilmu-ilmu yang dibutuhkan saat sekarang atau 

hidup di dunia ini, yang jelas-jelas akan membawa manfaat kelak di 

Akhirat. Para pengajar harus mengawali  belajarnya  dengan  

mengkaji  al-Qur’an  al-Karim.  Mereka berusaha   menghafal  al-

Qur‟an  dan  menafsirkannya.  Ulumul Qur’an merupakan induk 

semua ilmu, lalu dilanjutkan dengan belajar hadis dan Ulumul 

Hadis, Ushul Fiqh, Nahwu, dan Sharaf. Para ulama yang termasuk 

dalam kategori aliran pemikiran pendidikan ini adalah Al-Ghazali, 

Zarnuji, Nasiruddin al-Thusi, Ibnu Jama‟ah, Sahnun, Ibnu Hajar al-

Haitami, dan Abdul Hasan Ali bin Muhammad bin Khalaf (Al-Qabisi). 

Menurut aliran konservatif, ilmu dapat dibagi menjadi sebagai 

berikut. Pertama,  ilmu  yang  wajib  dipelajari  oleh  setiap  individu,  

yaitu  ilmu tentang tata cara melakukan kewajiban yang sudah tiba 

saatnya dan ilmu- ilmu tentang kewajiban-kewajiban agama (Ulum 

al-Fara‟id al-Diniyah). Kedua,  ilmu  yang  wajib  kifayah  untuk  

dipelajari,  yaitu  ilmu  yang dibutuhkan  demi  tegaknya  urusan  

kehidupan  dunia,  misalnya:  ilmu kedokteran yang sangat krusial 

bagi pemeliharaan kesehatan badan, dan ilmu hitung.9 

Kalau kita perhatikan, maka pemikiran aliran konservatif 

mengarah pada konsep hierarki nilai yang menstrukturkan ragam 

jenis ilmu secara vertikal  sesuai  dengan  penilaian  mereka  tentang  

keutamaan  masing- masing ilmu. Tokoh utama dalam aliran ini 

adalah al-Ghazali. 

Konservatif (al-Muhafidz) umumnya didefinisikan sebagai 

kolot; bersikap mempertahankan keadaan, kebiasaan, dan tradisi yang 

telah berlaku. Istilah itulah yang disematkan oleh Muhammad Jawwad 

Ridha untuk menggambarkan pemikiran al-Ghazali, Nasiruddin 



 233 
 

 

 

Kurniawan, F., Pengembangan Teori Pendidikan Islam Perspektif... 

alThusi, Ibnu Jama’ah, Ibnu Sahnun, Ibnu Hajar al-Haitami, dan al-

Qabisi.10 Dalam pemikiran pendidikan Islam, aliran konservatif 

dibedakan dari aliran rasional-religius, yang menempatkan akal 

diposisi istimewa dalam pergulatan ilmu pengetahuan dan aliran 

pragmatis-instrumental yang lebih realistis dalam merespon tantangan 

zaman, sehingga kesan negatif yang muncul, tatkala mendengar istilah 

konservatif (kolot), yang secara langsung juga menunjuk pada pribadi 

dan pemikiran tokoh-tokoh yang telah disebut. 

Citra negatif tersebut semakin menguat dengan adanya 

pandangan umum bahwa kemenangan madzab tradisionalis (sunni) 

atas mu’tazilah sebagai madzhab negara,pada masa pemerintahan 

khalifah al-Mutawakkil dinasti Abbasiyah, sebagai penyebab awal 

kemunduran peradaban Islam.11 Lembaga-lembaga pendidikan 

cenderung hanya mengajarkan ilmu- ilmu yang bersifat tafaqquh 

fiddin, sedangkan ilmu-ilmu di luar itu (ilmu sosial dan ilmu alam) 

tidak pernah diperhatikan bahkan dibuang dari kurikulum 

madrasah.12 Dalam hal ini al-Ghazali,menjadi bagian dari ulama 

madzhab tradisionalis yang pernah menjabat sebagai Rektor di 

madrasah Nidzamiyah, karena begitu besarnya pengaruh al-Ghazali di 

kalangan sunni (tradisionalis), maka sunni pun identik dengan 

madzhab konservatif. 

Tujuan pendidikan merupakan konsepsi yang lahir dari refleksi 

kepercayaan falsafahnya. Dari bagaimana al-Ghazali memandang 

hakikat semesta, hakikat Tuhan, hakikat manusia, hakikat pendidikan, 

tentang sumber pengetahuan dan validitasnya, tentang nilai, etika dan 

estetikanya. Juga dipengaruhi oleh konteks historisnya, di mana dan di 

saat al-Ghazali hidup. Baik faktor politik, soaial, ekonomi dan 

sebagainya. Dari refleksi mendalam terhadap berbagai faktor itulah, 

lahir tujuan pendidikan yang bagi al-Ghazali, segala aktifitas 

pendidikan memiliki tujuan akhir, mencapai kesempurnaan manusia 



234 

 

 

At-Ta’lim, Vol. 18, No. 1, Juni 2019. page 223-242 

 

yang bermuara pada pendekatan diri kepada Allah dan kesempurnaan 

manusia yang bermuara pada kebahagiaan dunia dan akhirat. 

Menurutnya, setiap manusia pasti mendambakan kebahagiaan dunia 

dan akhirat, oleh karena itu, kebahagiaan tersebut hanya dapat 

tercapai melalui ilmu dan amal.13  

Memang benar bahwa al-Ghazali merupakan seorang ulama 

mazhab yang bisa dibilang sangat militan terhadap tradisi intelektual 

mazhab tradisionalisnya (sunni), maka jika pelabelan konservatif 

(kolot) didasarkan pada bagaimana pandangan dunia al-Ghazali yang 

teramat religius tradisionalis dinilai kurang responsif terhadap 

perkembangan zaman. Pandangan itu sangat berpengaruh terhadap 

konsepsi tujuan pendidikannya, mungkin benar adanya dan bisa 

diterima, namun perlu juga dicermati, bahwa konklusi-konklusi yang 

terakumulasi dalam pandangan filosofisnya bukanlah diperoleh dari 

tindakan taklid semata. Melainkan ia peroleh melalui pembacaan dan 

refleksi yang mendalam sesuai dengan konteksnya. Maka ketika 

mengacu pada yang terakhir ini, gagasan al-Ghazali justru sangat 

progresif dan bukan anti realitas, setidaknya untuk ukuran pada 

zamannya sehingga tuduhan konservatif dalam arti semata mata 

mempertahankan tradisi sekaligus menolak kemajuan, tentu tidaklah 

tepat dialamatkan kepadanya.  

Argumentasi ini bisa dipertimbangkan jika melihat bagaimana 

dinamika pemikiran al-Ghazali dalam proses pencarian kebenaran. 

Dan dalam setting sosial yang bagaimana al-Ghazali hidup dan 

melahirkan karya-karyanya. Al-Ghazali telah menghabiskan banyak 

waktu untuk menyelidiki pengetahuan dan bagaimana manusia 

memperoleh pengetahuan itu. Ia membahas nilai sekaligus bagaimana 

intelek memainkan peran dalam perolehan pengetahuan, dan 

bagaimana manusia bisa memperoleh pengetahuan, bahkan untuk 

memuliakan akal,ia menggunakan analogi tubuh menjadi seperti 



 235 
 

 

 

Kurniawan, F., Pengembangan Teori Pendidikan Islam Perspektif... 

kerajaan, di mana hati dan pikiran adalah raja dan bagian lain dari 

tubuh adalah hamba raja,14 maka jika tuduhan konservatif dibedakan 

dari aliran rasional-religius yang memposisikan akal pada posisi yang 

istimewa, al-Ghazali pun juga demikian,  hanya saja antara akal dan 

hati (irfan) harus selaras.  

Al-Ghazali menegaskan bahwa mereka yang tidak tahu 

kebenaran akan tinggal di kegelapan dan kesalahan. Dalam teori 

pengetahuan, al-Ghazali ingin memberitahu, bahwa guru perlu 

menyadari semua proses untuk mengetahui (peran kecerdasan, cara 

untuk mengetahui, proses pembelajaran untuk belajar) hubungan 

mereka dengan murid dalam pendidikan.15 Imam al-Ghazali 

memandang pendidikan sebagai sarana atau media untuk 

mendekatkan diri (taqarrub) kepada Sang Pencipta (Allah), dan untuk 

mencapai kebahagiaan di dunia dan di akhirat kelak yang lebih utama 

dan abadi.16 

 
b. Religius Rasional (al-Diniy al-‘Aqlaniy 

Menurut Ridla, aliran ini tidak jauh berbeda dengan aliran 

pemikiran tradisionalis-tekstualis (Naqliyyun) – nama lain dari 

Konservatif – dalam hal relasi pendidikan dengan tujuan agama. 

Aliran pemikiran pendidikan ini  mengakui  bahwa  semua  ilmu  dan  

sastra  yang  tidak  mengantarkan pemiliknya  menuju  kehidupan  

akhirat,  dan  tidak  memberikan  makna sebagai bekal di sana, maka 

ilmu demikian hanya akan menjadi bomerang bagi si pemilik tadi 

kelak di akhirat. 

Namun, aliran ini mempunyai perbedaan dengan yang 

pertama pada saat   membahas   persoalan   pendidikan,   karena   

cenderung   bersikap rasionalis-filosofis.   Kecenderungan   ini   

menjadi   jalan   masuk   bagi pemerhati  yang  ingin  mengkaji  

strategi  atau  program  pendidikannya. Kecenderungan   rasionalis-



236 

 

 

At-Ta’lim, Vol. 18, No. 1, Juni 2019. page 223-242 

 

filosofis   secara   eksplisit   terugkap   dalam rumusan  mereka  

tentang  ilmu  dan  belajar  yang  jauh  berbeda  dengan rumusan 

aliran tradisionalis-tekstualis. 

Aliran Religius-Rasional banyak membangun konsep-

konsepnya dari pemikiran filsafat Yunani dan berusaha 

menyelaraskan pemikiran filsafat Yunani  dengan  pandangan-

pandangan  dasar  dari  orientasi  keagamaan yang dipedomaninya. 

Pendidikan Islam dalam pendekatan religius-rasional 

mempunyai maksud bahwa pendidikan tidak hanya menggarap hal-

hal yang berisfat rasional-empirik namun juga sebagai proses 

pendidikan yang meyakini akan adanya suatu yang bersifat 

transendental. Hal ini sama dengan apa yang diungkapkan oleh 

Ikhwan al-Shafa, bahwa pendekatan religius-rasional dalam 

pendidikan Islam diartikan sebagai pendidikan Islam yang bisa 

mengantarkan manusia menuju concern terhadap akhirat, dengan 

menggunakan analisis rasional filosofi yang mengaktualisasikan 

potensi-potensi yang dimiliki manusia atau individu, sehingga esensi 

pendidikan adalah transformasi ragam potensi menjadi kemampuan 

aktual.17 Artinya, pendekatan religius-rasional dalam pendidikan 

Islam adalah sebuah perpaduan pandangan antara keyakinan 

terhadap sesuatu yang transendental dan keyakinan rasional objektif 

yang mana puncaknya adalah garapan pendidikan Islam berupa ranah 

ukhrawi dan duniawi dalam konteks ontologis, epistemologis maupun 

aksiologisnya.  Dengan kata lain pendidikan Islam dalam pendekatan 

religius-rasional adalah pendidikan yang menyatukan antara jasmani 

dan rohani sebagai sebuah proses pembinaan dan bimbingan yang 

dijalankan berdasarkan al-Qur’an dan as-Sunnah untuk 

mengembangkan potensi yang ada pada peserta didik dengan 

memadukan dzikir, fikir, amal shaleh hingga terbentuk manusia insan 

kamil, yaitu manusia yang cerdas intelektual, emosional-moral, dan 



 237 
 

 

 

Kurniawan, F., Pengembangan Teori Pendidikan Islam Perspektif... 

religius-spiritual. Pendidikan seperti ini perlu, karena dalam fakta 

sejarah menunjukkan peradaban Islam yang demikian dahsyat terjadi 

ketika agama ini memposisikan pendidikan Islam dengan sangat 

percaya diri bersikap terbuka terhadap sains dan filsafat serta 

membiarkan para pemikirnya mencerna warisan para cendikiawan 

terdahulu hingga mampu melakukan eksplorasi berbagai gagasan 

baru tanpa merasa takut sedikit pun keimanan mereka terancam, 

karena semangat tauhid lah yang menjadi motifnya.18 

Secara universal epistemologi pendidikan Islam dalam 

pendektan religius-rasional mempunyai tiga epistemologi yang saling 

melengkapi, yaitu pertama wahyu bisa berbentuk teks (alQur’an dan 

hadis) dan intuisi (Ilham), epistemologi yang pertama ini dalam 

kesarjanaan muslim tidak ada perdebatan. Kedua indra atau sesuatu 

yang empirik. Dalam Islam terdapat banyak firman Tuhan yang 

menyatakan bahwa pengalaman panca indra hendaknya diperankan 

sepenuhnya untuk meneliti gejala alam raya dan kejadian diri manusia 

sendiri guna mengukuhkan kebenaran tentang adanya Zat Yang Maha 

Kuasa, Yang Maha Esa seperti firman tuhan: apakah mereka tidak 

melihat binatang unta itu, bagaimana ia diciptakan; dan kepada langit 

bagaiaman ditinggikan; dan kepada gunung-gunung bagaiamana 

ditancapkan dengan kokohnya dan kepada bumi bagaimana ia 

dihamparkan (QS. Ghasyiah, 17-20). Melalui observasi dan studi 

langsung dalam pengalaman itulah manusia akan mampu 

memperkokoh iman dan taqwanya kepada khaliknya.  

Ketiga akal rasio, pun sama dengan penggunaan indra, akal 

juga menempati posisi yang istimewa dalam Islam, banyak firman 

Tuhan yang menyinggung pentingnya penggunaan akal, Tuhan 

menyuruh manusia untuk memakai akalnya dan bahkan mencela bagi 

yang tidak menggunakannya seperti firman Tuhan: dan di bumi ini 

terdapat bagian-bagian yang berdampingan, dan kebun-kebun anggur, 



238 

 

 

At-Ta’lim, Vol. 18, No. 1, Juni 2019. page 223-242 

 

tanaman-tanaman dan pohon kurma yang bercabang dan yang tidak 

bercabang, disirami dengan air yang sama. Kami melebihkan 

sebahagian tanam-tanaman itu atas sebahagian yang lain tentang 

rasanya. Sesungguhnya pada yang demikian itu terdapat tanda-tanda 

(kebesaran Allah) bagi kaum yang berfikir. (QS. Ar-Rad: 4). 

Oleh sebab itu, akal sebagai daya untuk memperoleh 

pengetahuan, akal memainkan peran penting bukan dalam bidang 

kebudayaan atau peradaban saja, tetapi juga dalam bidang agama. 

Dalam membahas masalah-masalah keagamaan, fakta sejarah 

menunjukkan banyak ulama Islam tidak semata-mata berpegang pada 

wahyu, tetap juga bergantung pada akal. Bisa dilihat dalam 

pembahasan-pembahasan bidang fiqh, teologi dan filsafat.19 

Dilihat dari itu semua, maka bisa diambil benang merah bahwa 

epistemologi pendidikan Islam dalam pendekatan religius-rasional 

adalah bersandar pada kekuatan spiritual, pendidikan Islam dibangun 

berdasarkan kesadaran spiritual yang bersumber dari tuhan yang 

berupa wahyu, serta rasional-empiris menjadi kesadaran ilmiah dalam 

membangun pendidikan Islam. Artinya pendekatan religius rasional 

mempunyai epistemologi pendidikan Islam yang berciri khas 

pemaduan antara empirik rasional dan wahyu. 

c. Pragmatis Instrumental (al-Dzarai’iy) 

 Tokoh utama aliran ini adalah Ibnu Khaldun. Pemikiran 

Ibnu Khaldun lebih  banyak  bersifat  pragmatis  dan  lebih  

berorientasi  pada  dataran aplikatif-praktis20 Dia mengklasifikasikan 

ilmu pengetahuan berdasarkan tujuan fungsionalnya, bukan berdasar 

nilai substansialnya semata. 

 Aliran Pragmatis yang digulirkan Ibnu Khaldun 

merupakan wacana baru dalam pemikiran pendidikan Islam. Apabila 

kalangan Konservatif mempersempit ruang lingkup sekuler di 

hadapan rasionalitas Islam dan mengaitkannya   secara   kaku   dengan   



 239 
 

 

 

Kurniawan, F., Pengembangan Teori Pendidikan Islam Perspektif... 

pemikiran   atau   warisan   salaf, sedangkan   kalangan   Rasionalis   

dalam   sistem   pendidikan   (program kurikuler)  berpikiran  idealistik  

sehingga  memasukkan  semua  disiplin keilmuan   yang   dianggap   

substantif   bernilai,   maka   Ibnu   Khaldun mengakomodir ragam jenis 

keilmuan yang nyata terkait dengan kebutuhan langsung  manusia,  baik  

berupa  kebutuhan  spiritual-ruhaniah  maupun kebutuhan material-

jasmaniah. Hakikat pendidikan menurut pragmatisme adalah 

menyiapkan anak didik dengan membekali seperangkat keahlian dan 

keterampilan teknis agar mampu hidup di dunia yang selalu berubah. 

Konsep pendidikan Dewey yang berlandaskan pragmatisme, menilai 

suatu pengetahuan berdasarkan guna pengetahuan dalam masyarakat. 

Yang diajarkan adalah pengetahuan yang segera dapat dipakai dalam 

penghidupan masyarakat sehari-hari. Seperti yang diketetahui bahwa 

pragmatisme merupakan paham yang memberlakukan hal secara 

praktis. Pragmatisme memandang bahwa pendidikan yang 

diselenggarakan berpusat pada peserta didik dan diupayakan agar 

sesuai dengan minat serta kebutuhan-kebutuhannya agar mampu 

mengatasi persoalan hidup secara praktis.21  

 

D. KESIMPULAN 

 Teori Pendidikan Islam yang dibangun oleh Muhammad Jawwad 

Ridla terdapat beberapa aspek yaitu diantaranya adalah Konsep 

Pengajaran/Pembelajaran, Dasar-dasar Psikologis Proses Pembelajaran, 

Pemahaman tentang Subjek Didik, Metode Pengajaran, Pengajaran (Guru) 

dan Penyiapan Individu untuk Berpartisipasi Aktif dalam Kehidupan 

Ekonomi Masyarakat. 

Muhammad Jawwad Ridla mengklasifikasikan tiga aliran utama 

filsafat pendidikan Islam dengan tokoh utamanya dalam setiap aliran 

tersebut. Pada tiga aliran utama filsafat pendidikan islam yang telah 

dibahas di atas, memiliki pendapat-pendapat yang berbeda antara satu 



240 

 

 

At-Ta’lim, Vol. 18, No. 1, Juni 2019. page 223-242 

 

dengan yang lain. Aliran yang pertama yaitu aliran Konservatif (al-

Muhafidz). Mereka memaknai ilmu dengan pengertian sempit, yaitu 

hanya mencakup ilmu-ilmu yang bersifat keagamaan. 

 Sangat berbeda dengan aliran Konservatif ini, kalangan yang 

menamakan diri mereka Ikhwan al-Shafa, menganggap semua disiplin 

ilmu adalah penting. Mereka lebih luwes dalam merumuskan ilmu 

pengetahuan, dan indera adalah sumber utama ilmu pengetahuan. 

Kelompok Ikhwan dan tokoh-tokoh yang sealiran dengannya digolongan 

ke dalam aliran yang ke-dua yaitu aliran Religius-Rasional (al-Diniy al-

‘Aqlaniy). 

 Aliran yang ke-tiga yaitu aliran Pragmatis (al-Dzarai’iy). Tokoh 

aliran ini adalah Ibnu Khaldun. Menurutnya, pendidikan bukan hanya 

bertujuan untuk mendapatkan ilmu pengetahuan akan tetapi juga untuk 

mendapatkan keahlian duniawi dan ukhrowi, keduanya harus 

memberikan keuntungan. 

 
 
E. References / Daftar Pustaka 

 

Alkanderi, Latefah. (2001). Al-Ghazali’s Model of the Master Pupil 
Relationship applied to Educational Relationships Within the Islamic 
Family. Exploring Education In Islam. 

 
Dwi, Fitri Wiyono. (2017). Pemikiran Pendidikan Islam: Konseptualisasi 

Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Intelektual Islam Klasik. 
Nidhomul Haq, 2(3), 170.  

 
Eko, Sumadi. (2018). Konservatisme Pendidikan Islam. At-Tajdid: 2(2), 210.  
 
Galuh, Nashrullah., & Kartika, Mayangsari R. (2016). Aliran Pragmatisme 

dalam Pandangan Filssafat Pendidikan Islam. HARATI: 7(13), 14.  
  
Harun, Nasution. (1986). Akal Dan Wahyu Dalam Islam. Jakarta: UI press. 
 
John, Dewey. (1996). Democracy and Education. New York: The Free Press. 
 



 241 
 

 

 

Kurniawan, F., Pengembangan Teori Pendidikan Islam Perspektif... 

Lisnawati. (2017). Konsep Ideal Pendidikan Islam menurut Pandangan 
Ibnu Khaldun dan Hubungannya dalam Konteks Pendidikan 
Modern. Jurnal Al-Muta’aliyah STAI Darul Kamal NW Kembang 
kerang, 1(1), 54.   

 
Lorens, Bagus. (2000) Kamus Filsafat. Jakarta: Gramedia. 
 
Makdisi, George A. terj. A. Syamsu Rizal dan Nur Hidayah (2005). Cita 

Humanisme Islam. Jakarta: PT Ikrar Mandiri Abadi. 
 
Moch. Yasyakur. (2004). Konsep Ilmu (Keislaman) Al-Ghozali dalam 

Perkembangan Pendidikan Islam Masa Kini. Edukasi Islami Jurnal 
Pendidikan Islam, 3(3), 621.  

 
Nata, Abuddin. (2000). Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam. Jakarta: Raja 

Grafindo Persada. 
 
Nur, Sahed., Eko, Sumadi Suheri,. & Sahputra, Rangkuti. (2018). 

Pendekatan Rasional-Religius dalam Pendidikan Islam (Kajian 
Terhadap Falsafah Dasar Iqra’, Tarbawiyah: Jurnal Ilmiah 
Pendidikan, 2(1) 60.  

 
Ridla, Muhammad Jawwad. (2002). Tiga Aliran Utama Teori Pendidikan 

Islam  (Persfektif Sosiologis-Filosofis), terj. Mahmud Arif dari judul 
“al-Fikr al-Tarbawi al-Islamiyyu Muqaddimat fi Ushulih al-Ijtima‟iyati 
al-Aqlamiyyat”, Yogyakarta: PT Tiara Wacana. 

 
Rupert C. Lodge. (1997). Philosophy of Education, New York: Hareh & 

Brothers. 
 
Stanton, Charles Michael. (1994). Pendidikan Tinggi Dalam Islam. ter. 

Afandi, Hasan Asari. Jakarta : Logos Publishing House. 
 
Subaidi. (2014). Konsep Pendidikan Islam dengan Paradigma Humanis. 

Jurnal Tarbawi, 2(2), 3.  
 
 

 

 

 

 



242 

 

 

At-Ta’lim, Vol. 18, No. 1, Juni 2019. page 223-242 

 

                                                 
1 Semisalnya, rujuklah Sa'ad bin Abdullah Asy'ari, hlm. 99/ Dalāil al-Imāmah, hlm. 383. 
2 Ibn Syahr Asyub, Manāqib Ali bin Abi Thalib, jld. 4, hlm. 379; Majlisi, Bihār al-Anwār, 

jld. 50, hlm. 12-13. 

 3 Ibid, hal. 208 

 4 Ibid. hal. 211 

 5 Ibid. hal. 213 

 6 Ibid. hal. 215 

 7 Muhammad Jawwad Ridha, Tiga Aliran Utama Teori Pendidikan Islam  (Persfektif 

Sosiologis-Filosofis), terj. Mahmud Arif dari judul “al-Fikr al-Tarbawi al-Islamiyyu Muqaddimat 

fi Ushulih al-Ijtima‟iyati al-Aqlamiyyat”, (Yogyakarta: PT Tiara Wacana, 2002),  hlm. 74. 

 8 Subaidi, Konsep Pendidikan Islam dengan Paradigma Humanis, (Jurnal Tarbawi Vol. 

II. No. 2. Juli - Desember 2014), hal. 3 

 9 Pendapat ini secara detail bisa ditelusuri dalam Al-Ghazali, Ihya‟ Ulumuddin. 

 10 Muhammad Jawwad Ridla, Tiga Aliran Utama Teori Pendidikan Islam (Yogyakarta: 

PT Tiara Wacana, 2002), hal.75 

 11 George A. Makdisi, Cita Humanisme Islam (Jakarta: PT Ikrar Mandiri Abadi, 2005), h. 

25-40. 

 12 Charles Michael Stanton, Pendidikan Tinggi Dalam Islam, ter. Afandi, Hasan Asari 

(Jakarta : Logos Publishing House, 1994), hal. 8-9 

 13 Abuddin Nata, Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam, hal.43 

 14 Latefah Alkanderi, “Exploring Education In Islam: Al-Ghazali’s Model of the Master-

Pupil Relationshipapplied to Educational Relationships Within the Islamic Family” (2001), h. 93-

97. 

 15 Eko Sumadi, Konservatisme Pendidikan Islam, (At-Tajdid: Vol. 02 No.02 Juli – 

Desember 2018), hal. 210 

 16 Moch. Yasyakur, Konsep Ilmu (Keislaman) Al-Ghozali dalam Perkembangan 

Pendidikan Islam Masa Kini, (Edukasi Islami Jurnal Pendidikan Islam Vol. 03, Juli 2014), hal. 621 

 17 Ridla, Tiga Aliran Utama Teori Pendidikan Islam, hal. 78 

 18 Nur Sahed, Eko Sumadi Suheri dan Sahputra Rangkuti, Pendekatan Rasional-Religius 

dalam Pendidikan Islam (Kajian Terhadap Falsafah Dasar Iqra’), Tarbawiyah: Jurnal Ilmiah 

Pendidikan :: Volume 02; Nomor 01, Juni 2018, hal. 60 

 19 Harun Nasution, Akal Dan Wahyu Dalam Islam (Jakarta: UI press, 1986), hal. 71 

 20 Pragmatis dan Pragmatisme. Kata yang pertama berarti inti pragmati dan 

menentukan nilai pengetahuan berdasarkan kegunaan praktisnya. Lihat, Lorens Bagus, Kamus 

Filsafat (Jakarta: Gramedia, 2000), hlm. 877. 

 21 Galuh Nashrullah Kartika Mayangsari R, Aliran Pragmatisme dalam Pandangan 

Filssafat Pendidikan Islam, (HARATI, Volume 07 Nomor 13 Januari-Juni 2016), hal. 14 


