Jurnal Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu
N ISSN: P 2727-4163 / E 2654-332X
Baabu Al-lImi Vol. 11, No. 01, 2026, Pages 128-145
Ekonomi dan Perbankan Syariah This Article an open access under Creative Commons
https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/alilmi/  Attribution-ShareAlike 4.0 International License

N
Waywns

o

Revolusi Intelektual Ekonomi Islam 1960—1980: Arah Baru
Kelahiran Paradigma Ekonomi Syariah Modern

Saeed Fayzul Hayat?, Idris Parakkasi?, Fatimah?

1 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia. E-mail: fayzulhayats@gmail.com
2 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia. E-mail: idris.parakkasi@uin-alauddin.ac.id
3 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia. E-mail: fatimah.fdk@uin-alauddin.ac.id

Abstract: This study aims to provide a comprehensive analysis of the emergence of the modern Islamic
economic paradigm during the critical period of 1960—-1980. Specifically, the research examines how global
ideological crises, the resurgence of Islamic intellectual thought, and the institutionalization of Islamic financial
entities jointly contributed to shaping the foundations of contemporary Islamic economics. Employing a
qualitative approach with a historical-critical design, the study utilizes an in-depth literature-based data
collection method, drawing from seminal works of major Islamic economic thinkers such as Mawdudi, al-Sadr,
Siddigi, Khurshid Ahmad, and Chapra, alongside key historical documents including the archives of Mit Ghamr,
Dubai Islamic Bank, and the Islamic Development Bank. Data were analyzed using content analysis, discourse
analysis, and historical interpretation to identify conceptual patterns, socio-political contexts, and institutional
developments that characterized the era. The findings reveal that the period of 1960-1980 marked a pivotal
epistemological transformation from normative Islamic economic discourse to a more structured scientific
discipline. It also witnessed the emergence of modern Islamic financial instruments and the consolidation of
the Islamic economic paradigm through international institutional development. These results demonstrate
that the birth of modern Islamic economics is the outcome of a dynamic interplay between ideas, institutions,
and global transformations.

Keywords: epistemology; institutionalization; Islamic economics; Islamic thought; economic history;

Abstrak: : Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara komprehensif proses kelahiran paradigma
ekonomi syariah modern pada periode 1960—-1980, yang merupakan fase kritis dalam sejarah intelektual dunia
Muslim. Secara khusus, penelitian ini ingin menjelaskan bagaimana krisis ideologi global, kebangkitan
intelektual Islam, dan institusionalisasi lembaga-lembaga keuangan syariah berinteraksi membentuk fondasi
ekonomi Islam kontemporer. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain historis-kritis,
melalui pengumpulan data berbasis studi literatur mendalam terhadap karya-karya primer para pemikir
ekonomi Islam seperti Mawdudi, as-Sadr, Siddigi, Khurshid Ahmad, dan Chapra, serta dokumen historis seperti
arsip pendirian Mit Ghamr, Dubai Islamic Bank, dan Islamic Development Bank. Analisis data dilakukan
menggunakan content analysis, discourse analysis, serta historical interpretation untuk memetakan pola
gagasan, konteks sosial-politik, dan perkembangan institusional. Hasil penelitian menunjukkan bahwa periode
1960-1980 menghasilkan transformasi epistemologi dari ekonomi Islam yang normatif menuju disiplin ilmiah
yang terstruktur, melahirkan instrumen keuangan syariah modern, serta mengonsolidasikan paradigma
ekonomi Islam melalui pendirian lembaga internasional. Temuan ini menegaskan bahwa kelahiran ekonomi
syariah modern merupakan produk interaksi antara ide, institusi, dan dinamika global yang saling terkait.

Kata Kunci: epistemologi; ekonomi Islam; institusionalisasi; pemikiran Islam; sejarah ekonomi;

Received: 21/09/2025 Accepted: 04/01/2026 Published: 18/04/2026

128



Vol. 11, No. 01, 2026, Pages 128-145 | 129

1. PENDAHULUAN

Periode 1960-1980 merupakan salah satu fase paling menentukan dalam sejarah
perkembangan pemikiran ekonomi Islam (Kamari & Faisal, 2023). Dalam rentang dua
dekade ini, terjadi lompatan intelektual yang mengubah orientasi wacana ekonomi Islam
dari sekadar etika normatif menuju disiplin ilmiah yang memiliki struktur epistemologis,
perangkat teoretis, dan agenda institusional yang dapat beroperasi dalam kerangka
ekonomi modern (Rahmayati, 2021). Transformasi tersebut tidak berdiri sendiri, melainkan
dipengaruhi oleh dinamika global pasca Perang Dunia Il yang memperlihatkan rapuhnya
legitimasi dua sistem ekonomi dominan, yaitu kapitalisme dan sosialisme (Muslimin et al.,
2022). Pada dekade 1960-an kritik terhadap kapitalisme semakin menguat akibat
ketimpangan global yang melebar, konsentrasi akumulasi modal, marginalisasi negara-
negara berkembang dalam rantai produksi internasional, serta instabilitas moneter
internasional yang berpuncak pada runtuhnya sistem Bretton Woods pada 1971 (Santika &
Surur, 2025). Di sisi lain, sosialisme yang semula dipandang sebagai alternatif justru
menunjukkan kegagalan dalam menciptakan insentif ekonomi, menimbulkan inefisiensi
birokrasi, stagnasi produktivitas, dan memunculkan krisis fiskal di berbagai negara
berhaluan sosialisme (Aneta et al., 2025; Arief Setiawan Adam & Indrayani Hamin, 2024).

Krisis simultan kapitalisme dan sosialisme ini menciptakan ruang ideologis baru bagi
dunia Muslim yang tengah bergerak dalam arus dekolonisasi dan pencarian identitas
ekonomi dan politik yang tidak terjebak dalam dikotomi Barat dan Timur (Ahmad, 2022;
Saputri, 2022). Pada saat yang sama, gelombang kebangkitan Islam (Islamic resurgence)
pada 1950-1970 mendorong revitalisasi pemikiran keagamaan dan lembaga pendidikan
Islam, sehingga membuka ruang bagi artikulasi baru hubungan antara agama dan ilmu
ekonomi modern (Mubhit et al., 2023; Usman, 2021). Dalam atmosfer intelektual inilah para
pemikir Muslim mulai merumuskan ekonomi Islam sebagai sebuah sistem yang tidak hanya
berbasis nilai moral, tetapi juga memiliki koherensi teoritis dan kemampuan operasional.

Sejumlah tokoh memainkan peran penting dalam fase ini. Abul A‘la al-Maududi
merumuskan fondasi normatif ekonomi Islam melalui gagasan tentang tauhid, keadilan,
khilafah, dan persaudaraan sebagai prinsip utama tatanan ekonomi, yang kemudian menjadi
basis etis bagi pengembangan teori ekonomi Islam modern (Furgani, 2015; Sagaf et al.,
2024). Muhammad Bagir as-Sadr melalui karyanya Igtisaduna (1961) memberikan kritik
filosofis yang mendalam terhadap kapitalisme dan sosialisme, serta menawarkan sistem
alternatif berbasis mekanisme kepemilikan ganda, pasar bermoral, dan instrumen
redistribusi seperti zakat dan baitul mal (Amri, 2017, Malek Abadi & Mehanna, 2024;
Rahmadani et al., 2025). Di sisi lain, Muhammad Nejatullah Siddigi dan Khurshid Ahmad
berkontribusi terhadap pembentukan metodologi ilmiah ekonomi Islam melalui formulasi
teori keuangan berbasis bagi hasil, integrasi konsep insentif dan efisiensi dalam kerangka
syariah, serta pengembangan paradigma Islamisasi ilmu ekonomi (Dinia et al., 2025; Wani &
Malik, 2025). Sementara itu, M. Umer Chapra mengembangkan pendekatan maqasid al-
shariah yang menempatkan kesejahteraan, stabilitas sosial, dan pemerataan sebagai tujuan
utama kebijakan ekonomi, sekaligus mengkritik absennya nilai moral dalam struktur
ekonomi konvensional (Al Parisi et al., 2016; Suherli et al., 2025).

Kontribusi intelektual tersebut membentuk apa yang kemudian disebut sebagai
“revolusi intelektual ekonomi Islam” (Hagparast & Salangi, 2024). Fase ini ditandai oleh
institusionalisasi ilmu ekonomi Islam, lahirnya bank-bank Islam modern seperti Dubai Islamic
Bank (1975), pembentukan lembaga internasional seperti IDB, serta kodifikasi teori ekonomi

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu



130 | Saeed Fayzul Hayat1, Idris Parakkasi2, Fatimah3

Islam dalam karya-karya akademik. Meski demikian, perkembangan tersebut tidak lepas dari
kritik. Timur Kuran dan sejumlah pemikir lainnya menilai bahwa pemikiran ekonomi Islam
pada periode ini masih bersifat normatif dan idealistik, belum dilengkapi perangkat
metodologis empiris yang kompatibel dengan model ekonomi modern (Wahid et al., 2023).
Perdebatan epistemologis antara kelompok normatif, teknokratis dan empiris, dan magasidi
justru menjadi pemicu berkembangnya pendekatan metodologis baru dalam ekonomi Islam
pada periode berikutnya, termasuk pendekatan sistem, moral economy, dan teori perilaku
ekonomi Islami.

Sejumlah studi sebelumnya telah berupaya menjelaskan signifikansi periode 1960—
1980. (lkram et al.,, 2024) menekankan peran tokoh dan dinamika sosial-politik dalam
pembentukan model ekonomi Islam berbasis keadilan sosial, namun belum membahas
dimensi epistemologis secara mendalam. Sementara (Alafianta et al., 2021) menguraikan
perkembangan institusionalisasi keuangan syariah melalui sejarah perbankan berbasis
profit-sharing, tetapi tidak mengaitkan perkembangan operasional tersebut dengan
kerangka intelektual dan epistemologis para pelopornya. Dengan demikian, kajian yang
mengintegrasikan konteks global, dinamika intelektual, struktur epistemologis, dan
perkembangan institusi ekonomi Islam pada periode 1960-1980 masih belum dilakukan
secara komprehensif.

Penelitian ini bertujuan mengisi kekosongan tersebut dengan merumuskan
pemahaman menyeluruh mengenai bagaimana dinamika historis, sosial, politik, dan
intelektual pada periode 1960-1980 membentuk fondasi bagi ekonomi syariah modern.
Penelitian ini menggunakan kerangka maqasid al-shariah Chapra, epistemologi ekonomi
Islam Siddigi, dan kritik kapitalisme dan sosialisme as-Sadr untuk membaca ulang fase
tersebut secara lebih dalam bukan sekadar sebagai kronologi peristiwa, tetapi sebagai
konstruksi epistemologis yang saling berhubungan. Pendekatan multidimensional ini
memberikan kontribusi baru dalam memahami proses lahirnya paradigma ekonomi Islam
modern yang kini berkembang pesat sebagai industri global bernilai triliunan dolar,
mencakup perbankan, asuransi, sukuk, serta instrumen keuangan sosial seperti zakat,
wakaf, dan dana sosial Islam.

Dengan demikian, studi ini tidak hanya menawarkan rekonstruksi sejarah, tetapi juga
memberikan analisis kritis mengenai signifikansi intelektual periode 1960-1980 dalam
membentuk fondasi konseptual dan institusional ekonomi syariah masa kini. Temuan ini
menjadi penting mengingat kompleksitas ekonomi Islam kontemporer tidak dapat dipahami
tanpa menelusuri akar pemikirannya pada fase awal perkembangan disiplin ini.

2. METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain historis-kritis untuk
mengkaji dinamika pemikiran ekonomi Islam periode 1960-1980 sebagai fase awal
terbentuknya paradigma ekonomi syariah modern. Pendekatan ini dipilih karena isu yang
dikaji berkaitan dengan evolusi intelektual, pergulatan ideologi, serta perubahan sosial dan
politik di dunia Muslim, sehingga diperlukan metode yang mampu menelusuri hubungan
antara teks, konteks, dan struktur epistemologis yang membentuk pemikiran ekonomi
Islam. Pendekatan historis kritis memungkinkan peneliti membaca gagasan para tokoh
bukan sebagai pemikiran individual semata, tetapi sebagai respons terhadap arus sejarah,
krisis global, dan dinamika budaya intelektual pada masanya.

This Article an open access under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License



Vol. 11, No. 01, 2026, Pages 128-145 | 131

Data penelitian diperoleh melalui studi literatur mendalam terhadap sumber primer,
seperti karya-karya kunci Mawdudi, as-Sadr, Siddiqi, Khurshid Ahmad, dan Chapra serta
artikel jurnal awal ekonomi Islam. Sumber sekunder berupa buku dan artikel kontemporer
digunakan untuk memperkuat interpretasi dan memberikan kerangka konseptual
tambahan. Analisis data dilakukan melalui teknik content analysis untuk mengidentifikasi
tema-tema utama seperti konsep keadilan, kepemilikan, kritik kapitalisme—sosialisme,
sistem bagi hasil, dan magqasid; serta historical interpretation untuk menghubungkan
pemikiran ekonomi Islam dengan peristiwa seperti dekolonisasi, krisis minyak, dan
runtuhnya Bretton Woods.

Penelitian juga menggunakan pendekatan discourse analysis untuk membaca ekonomi
Islam sebagai wacana ideologis yang berkembang dalam arena politik dan sosial, bukan
hanya sebagai teks normatif. Kerangka analisis dibangun menggunakan tiga pendekatan
teoretis: (1) magasid al-shariah untuk menilai dimensi etis dan kemaslahatan; (2)
epistemologi ekonomi Islam untuk melihat struktur ilmu, metode, dan sumber
pengetahuan; serta (3) kritik kapitalisme dan sosialisme ala as-Sadr untuk memahami
formulasi alternatif sistem ekonomi Islam. Proses analisis dilakukan secara iteratif melalui
pembacaan hermeneutik, perbandingan antar-tokoh, pemetaan konteks, dan rekonstruksi
teoretis.

Untuk menjaga validitas, penelitian menerapkan triangulasi sumber dengan
membandingkan karya primer, historiografi kontemporer, dan perkembangan institusi
ekonomi syariah. Selain itu, critical reflexivity digunakan untuk menilai bias interpretasi dan
memastikan bahwa analisis tetap objektif. Melalui pendekatan metodologis yang holistik ini,
penelitian mampu mengungkap secara ringkas namun mendalam bagaimana ekonomi Islam
pada periode 1960-1980 berevolusi dari kritik moral menuju paradigma ilmiah dan
institusional yang sistematik, sekaligus memberi fondasi bagi perkembangan ekonomi
syariah pada era modern.

Metode ini bersifat opsional untuk artikel penelitian asli. Metode ini ditulis secara
deskriptif dan harus memberikan pernyataan mengenai metodologi penelitian. Metode ini
sebisa mungkin memberikan gambaran kepada pembaca melalui metode yang digunakan.
Metode ini bersifat opsional, hanya untuk artikel penelitian asli.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN

Historis Dunia Muslim 1960-1980: Geopolitik, Identitas, dan Krisis Ideologi

Periode 1960-1980 merupakan fase transformasi politik dan ekonomi yang sangat
menentukan bagi banyak negara berpenduduk mayoritas Muslim (Anwer et al., 2020).
Setelah gelombang dekolonisasi pasca Perang Dunia I, negara-negara bekas jajahan
memasuki fase pembentukan negara dan bangsa (nation and building) yang menuntut
perumusan ulang legitimasi politik, struktur ekonomi, dan identitas kolektif. Proses
pembentukan negara-bangsa tersebut tidak terjadi dalam ruang hampa tetapi berlangsung
di tengah lanskap geopolitik bipolar Perang Dingin, persaingan ideologis antara blok Barat
dan blok Soviet, serta tekanan struktural dari sistem ekonomi internasional yang selama
beberapa dekade dikuasai oleh lembaga-lembaga dan norma-norma yang berasal dari
negara-negara maju. Dalam konteks ini, aspirasi untuk menemukan basis pembangunan
yang otentik yang mampu menjembatani tuntutan modernisasi dan tuntutan rekonstruksi

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu



132 | Saeed Fayzul Hayat1, Idris Parakkasi2, Fatimah3

identitas budaya/agama menjadi agenda sentral bagi para pemikir, birokrat, dan aktor
politik di dunia Muslim.

Secara ekonomi, dekade tersebut dibebani oleh serangkaian guncangan struktural yang
mengikis kredibilitas model-model pembangunan konvensional (Sial et al.,, 2023).
Runtuhnya mekanisme nilai tukar tetap yang menjadi penyebab utama konversi Bretton
Woods pada awal 1970-an, kenaikan tingkat inflasi global, serta krisis minyak tahun 1973
memunculkan ketidakpastian makroekonomi yang kuat (Dokas et al., 2023). Bagi banyak
negara berkembang, termasuk negara-negara Muslim, guncangan ini menampakkan
kelemahan manajemen ekonomi yang bergantung pada model dan instrumen yang
dikembangkan di negara-negara maju. Dampaknya bersifat multifaset yang artinya fluktuasi
penerimaan devisa, tekanan fiskal, defisit neraca pembayaran, serta meningkatnya
kerentanan terhadap harga komoditas internasional memperparah masalah pembangunan
struktural yang sudah ada seperti ketergantungan ekspor komoditas primer, infrastruktur
institusional yang lemah, dan kapasitas industri domestik yang terbatas.

Di ranah ideologi ekonomi, periode ini juga menegaskan krisis legitimasi dua model
besar antara kapitalisme liberal dan sosialisme negara. Kapitalisme, yang di masa
sebelumnya sering dipromosikan sebagai kunci efisiensi dan akumulasi modal, semakin
dikritik karena menghasilkan ketimpangan pendapatan, eksploitasi, dan subordinasi
ekonomis antara pusat dan perifer dunia (Kvangraven, 2021). Kritik ini tidak hanya datang
dari kalangan intelektual nasionalis, tetapi juga dari aktor-aktor sosial yang merasakan
dampak langsung ketimpangan tersebut. Di sisi lain, sosialisme yang dipandang sebagian
negara dunia ketiga sebagai jalan pintas menuju industrialisasi yang terencana, pada
praktiknya sering menghadapi kegagalan dalam menghasilkan pertumbuhan yang inklusif
dan berkelanjutan (Bruno et al., 2015). Penyebabnya karena birokratisasi yang berlebihan,
masalah insentif, dan hambatan adaptasi pada konteks lokal yang heterogen. Hasilnya
adalah melemahnya otoritas normatif kedua pendekatan tersebut, sehingga membuka
ruang intelektual dan politis bagi pemikiran alternatif.

Kebutuhan akan alternatif bukan sekadar teknis tetapi juga normatif sebagaimana
negara-negara Muslim mencari model pembangunan yang dapat merespons tuntutan
keadilan sosial, legitimasi moral, serta kebutuhan integrasi antara modernitas ekonomi dan
nilai-nilai agama. Dalam banyak konteks, pemikiran ekonomi Islam mulai dilihat bukan hanya
sebagai dimensi spiritual atau etika personal, tetapi sebagai dasar normatif yang potensial
untuk mengorganisasi ulang kebijakan ekonomi, pembagian sumber daya dan institusi
keuangan (Suadi, 2018). Pendekatan ini menawarkan kerangka analitik yang
menggabungkan pertimbangan moral (keadilan, kesejahteraan umum) dengan instrumen
ekonomi (pengaturan distribusi, larangan riba, mekanisme zakat dan wakaf sebagai
instrumen redistribusi), sehingga berperan sebagai jawaban yang disesuaikan dengan
keresahan sosial-politik di negara-negara tersebut.

Perkembangan ide dan praktik ekonomi Islam pada masa ini juga didorong oleh
munculnya gerakan intelektual dan lembaga-lembaga yang aktif melakukan reinterpretasi
teks-teks klasik dan meramu teori ekonomi modern ke dalam kosakata syariah. Para sarjana,
ulama modernis, ekonom Muslim, dan organisasi-organisasi pemikiran memainkan peran
penting dalam merumuskan konsep-konsep seperti sistem perbankan tanpa riba,
instrumen-instrumen zakat dan wakaf yang dimodernisasi, serta prinsip-prinsip keadilan
distributif yang dapat dioperasionalisasikan dalam kebijakan public (Rachmawati & Ab
Ghani, 2015). Selain aktivitas akademik, pengalaman praktis misalnya percobaan lembaga

This Article an open access under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License



Vol. 11, No. 01, 2026, Pages 128-145 | 133

keuangan berbasis syariah, program-program redistribusi, serta advokasi kebijakan ini
menjadi medan uji epistemik bagi gagasan-gagasan tersebut.

Secara politis, tuntutan legitimasi agama sering berkaitan dengan kebutuhan
pemerintah untuk memperkuat dukungan domestik dan membangun identitas nasional
yang kohesif. Dalam beberapa negara, elite politik menggunakan retorika dan kebijakan
yang menonjolkan nilai-nilai Islam untuk mengonsolidasikan basis massa. Dalam konteks
lain, intelektual mengadvokasi reformasi sistemik yang lebih mendasar misalnya
restrukturisasi sistem keuangan atau reformasi kebijakan sosial yang berdasarkan
argumentasi etis dan normatif Islam (Susila, 2024). Interaksi antara tekanan politik,
kebutuhan legitimasi, dan gagasan intelektual inilah yang membantu menjelaskan mengapa
tuntutan terhadap alternatif ekonomi berbasis Islam tidak hanya muncul sebagai gerakan
intelektual semata, melainkan juga mendapat resonansi politik dan sosial yang nyata.

Hasil penelitian, menunjukkan bahwa analisis historis periode 1960—-1980 menyediakan
konfigurasi geopolitik, ekonomi, dan ideologis yang kondusif bagi perumusan paradigma
ekonomi syariah modern. Kombinasi faktor global (guncangan ekonomi internasional,
delegitimasi model pembangunan konvensional), regional (proses dekolonisasi dan
pembentukan negara-bangsa), dan domestik (kebutuhan legitimasi politik serta tuntutan
keadilan sosial) menciptakan tekanan sekaligus peluang bagi lahirnya wacana alternatif
ekonomi. Dengan demikian, periode ini harus dipahami sebagai masa transisi di mana
pencarian solusi pembangunan yang bercirikan nilai-nilai Islam berkembang dari posisi
marginal menjadi agenda serius dalam diskursus ekonomi-politik negara-negara Muslim.

Kebangkitan Intelektual Islam: Munculnya Agenda Ekonomi sebagai Proyek Peradaban

Periode 1960-1980 juga ditandai oleh munculnya kebangkitan intelektual Islam yang
memberikan landasan konseptual bagi perkembangan ekonomi Islam sebagai disiplin ilmu
modern. Kebangkitan ini tidak hanya tercermin dalam intensifikasi gerakan dakwah atau
reformasi moral, tetapi juga dalam perluasan agenda intelektual Islam ke ranah sosial,
politik, dan terutama ekonomi. Pada masa ini, pemikiran Islam bergerak dari sekadar
perdebatan teologis dan figh klasik menuju pengembangan kerangka teori yang berfungsi
untuk menjawab problem-problem struktural masyarakat modern (Rahmat & Oktavia,
2024). Perubahan orientasi ini didorong oleh kesadaran bahwa umat Islam tidak dapat
hanya bertahan pada pendekatan normative dan legalistik, melainkan perlu membangun
sistem yang dapat menandingi model ekonomi dan politik yang telah dikembangkan oleh
Barat dan dunia sosialis.

Tokoh-tokoh pembaruan seperti Abul A'la al-Maududi, Sayyid Qutb, Hasan al-Banna,
dan Said Ramadan memainkan peran penting dalam merumuskan gagasan bahwa Islam
merupakan sistem hidup yang komprehensif (syumuliyyah al-Islam). Melalui konsep-konsep
seperti hakimiyyah, ‘ubudiyyah, keadilan sosial, dan masyarakat yang berlandaskan nilai
llahi, para pemikir ini menegaskan bahwa Islam tidak hanya mengatur persoalan ibadah dan
akhlak, tetapi juga memiliki prinsip-prinsip fundamental tentang tatanan sosial dan distribusi
ekonomi (Faizin et al., 2025). Pemikiran mereka memberikan legitimasi teoretis bagi upaya
menjadikan ekonomi Islam sebagai bagian integral dari proyek kebangkitan peradaban Islam
(Islamic resurgence). Dengan demikian, dimensi ekonomi bukan lagi isu marginal, tetapi
menjadi medan artikulasi identitas, otonomi, dan kemandirian umat dalam menghadapi
dominasi epistemik dan struktural dari model pembangunan Barat.

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu



134 | Saeed Fayzul Hayat1, Idris Parakkasi2, Fatimah3

Penguatan agenda tersebut semakin jelas ketika gerakan Islamisasi ilmu pengetahuan
mulai mengemuka pada 1970-an. Gerakan ini bukan sekadar upaya normatif untuk
memberikan label “Islam” pada disiplin ilmu modern, tetapi merupakan program intelektual
yang berusaha merekonstruksi epistemologi ilmu secara sistematis. Dalam konteks
ekonomi, gerakan ini mendorong integrasi antara metodologi ilmiah modern dan prinsip
syariah guna menghasilkan teori ekonomi yang konsisten secara etis, metodologis, dan
institusional (Gunawan & Herman, 2022). Sentra-sentra akademik seperti International
Islamic University Islamabad, Universitas Al-Azhar di Kairo, dan King Abdulaziz University di
Jeddah memainkan peran sentral dalam mendorong pembentukan kurikulum, riset, dan
jaringan ilmuwan Muslim yang mengkaji ekonomi dari perspektif multidisipliner. Melalui
konferensi internasional, publikasi ilmiah, serta program pendidikan pascasarjana, lembaga-
lembaga ini berhasil membentuk komunitas epistemik global bagi studi ekonomi Islam.

Hasil penelitian memperlihatkan bahwa konteks ini menghasilkan generasi baru
intelektual Muslim yang memahami ekonomi Islam bukan sekadar fatwa mengenai transaksi
keuangan atau larangan riba, tetapi sebagai disiplin ilmu yang membutuhkan kerangka kerja
teoritis, metodologis, dan empiris. Para ekonom Muslim seperti Muhammad Nejatullah
Siddigi, Khurshid Ahmad, M. Umer Chapra, dan Monzer Kahf menjadi pionir dalam
menyusun landasan ilmiah yang menempatkan ekonomi Islam setara dengan ilmu ekonomi
modern. Mereka merumuskan konsep-konsep seperti sistem bagi hasil, distribusi kekayaan
berbasis nilai, stabilitas makroekonomi berbasis moralitas, serta peran institusi zakat dan
wakaf dalam kebijakan publik. Pendekatan ini memperluas cakupan diskursus ekonomi lslam
dari pembahasan normatif menuju pengembangan model dan teori yang relevan dengan
kebutuhan pembangunan.

Dengan demikian, kebangkitan intelektual Islam bukan hanya fenomena spiritual atau
sosiologis, tetapi merupakan fondasi utama bagi lahirnya paradigma ekonomi syariah
modern. Kebangkitan ini memperkuat keyakinan bahwa umat Islam mampu membangun
sistem ekonomi yang tidak hanya efisien secara teknis, tetapi juga berlandaskan pada nilai-
nilai etika yang berorientasi pada keadilan, kesejahteraan, dan keseimbangan sosial. Di
sinilah ekonomi Islam mulai dipahami sebagai proyek peradaban dan suatu usaha
intelektual, normatif, dan institusional untuk merumuskan alternatif pembangunan yang
mampu memberikan solusi atas krisis ideologi global sekaligus menegaskan identitas
epistemik peradaban Islam.

Pemikir Kunci dan Gagasan Utama: Fondasi Teoretis Paradigma Baru

Periode 1960-1980 menandai fase penting dalam konsolidasi teori ekonomi Islam
melalui kontribusi para pemikir besar yang berhasil meletakkan dasar-dasar normatif,
filosofis, metodologis, dan teknis bagi lahirnya paradigma ekonomi syariah modern. Para
tokoh ini tidak hanya mengisi kekosongan teoritis akibat krisis ideologi kapitalisme dan
sosialisme, tetapi juga menawarkan konstruksi sistemik yang berakar pada nilai-nilai
epistemologis Islam. Hasil penelitian menunjukkan bahwa perumusan paradigma ekonomi
Islam modern tidak terlepas dari empat kelompok pemikiran utama, kerangka moral-nilai,
kritik ideologis, formulasi teknokratis, dan konstruksi kesejahteraan berbasis magasid.
Keempatnya saling melengkapi sehingga membentuk bangunan ilmu ekonomi Islam yang
holistik.

a. Abul A'la al-Maududi: Kerangka Moral dan Politik Ekonomi Islam

This Article an open access under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License



Vol. 11, No. 01, 2026, Pages 128-145 | 135

Kontribusi al-Maududi merupakan fondasi awal bagi penyusunan kerangka nilai
ekonomi Islam (Mubarrok et al., 2021). Hasil kajian menunjukkan bahwa Mawdudi adalah
tokoh pertama yang mengartikulasikan prinsip-prinsip dasar ekonomi Islam secara
sistematis dalam catatan modern. Melalui konsep khilafah, rububiyyah, dan tazkiyah, ia
merumuskan bahwa struktur ekonomi Islam tidak sekadar mekanisme pasar atau
pengaturan produksi, tetapi merupakan bagian dari sistem moral yang bersumber dari
tauhid. Adapun penjelasannya sebagai berikut:

1) Khilafah menjadi konsep kunci yang mendefinisikan manusia sebagai wakil Tuhan di
bumi, sehingga aktivitas ekonomi harus mencerminkan tanggung jawab moral dan
sosial.

2) Rububiyyah menjelaskan bahwa Allah sebagai pemilik mutlak menentukan batasan etis
dalam pemanfaatan sumber daya, yang harus diarahkan pada kemaslahatan publik.

3) Tazkiyah menekankan penyucian diri, harta, dan masyarakat, sehingga dimensi spiritual
menjadi bagian integral dari prinsip-prinsip distribusi dan keadilan ekonomi.

Dengan membedakan ekonomi Islam dari kapitalisme yang menekankan kebebasan
individu tanpa batas, dan sosialisme yang mengedepankan kontrol negara yang rigid,
Maududi memberikan kerangka pertama yang menegaskan orientasi moral ekonomi Islam.
Pemikirannya menjadi titik awal bagi elaborasi sistemik teori ekonomi syariah dalam dekade
berikutnya.

b.  Muhammad Bagir as-Sadr: Kritik Ideologis dan Sistem Ekonomi Alternatif

Jika Maududi membangun landasan etik, maka Muhammad Baqir as-Sadr memberikan
konstruksi intelektual paling mendalam pada level filosofis dan ideologis (Mace, 2025). Karya
monumentalnya, Igtisaduna (1961), menjadi tonggak sejarah ekonomi Islam modern. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa karya ini tidak hanya merupakan kritik tajam terhadap
kapitalisme dan sosialisme, melainkan juga sekaligus menyusun sistem ekonomi Islam
secara menyeluruh. As-Sadr mengembangkan bangunan ekonomi Islam melalui tiga
pendekatan:

1) Filosofis, dengan merumuskan konsep keadilan dan kepemilikan dalam perspektif
tauhid, sehingga membedakannya dari basis antropologis kapitalisme maupun
materialisme sosialisme.

2) Ideologis, dengan menawarkan worldview Islam yang komprehensif, mencakup relasi
manusia, negara, dan kepemilikan sumber daya dalam struktur sosial.

3) Teknis-ekonomis, dengan merumuskan mekanisme distribusi, peran pasar yang
bermoral, serta instrumen ekonomi yang kompatibel dengan syariah.

As-Sadr mengusulkan struktur ekonomi alternatif yang tidak hanya etis, tetapi juga
operasional. Karena itulah ia sering dianggap sebagai arsitek ideologis paling kuat dalam
revolusi intelektual ekonomi Islam. Igtisaduna menjadi rujukan utama generasi intelektual
Muslim hingga kini.

c.  Muhammad Nejatullah Siddigi dan Khurshid Ahmad: Formulasi Ilmiah Ekonomi dan
Keuangan Syariah

Kontribusi generasi berikutnya yaitu diwakili oleh Siddigi dan Khurshid Ahmad Dimana
terletak pada upaya sistematisasi ekonomi Islam sebagai ilmu modern. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa mereka berperan dalam memindahkan ekonomi Islam dari diskursus

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu



136 | Saeed Fayzul Hayat1, Idris Parakkasi2, Fatimah3

normatif menuju perumusan praktis pada level keuangan, produksi, dan kebijakan public.
Siddiqi (1968—-1978) memberikan kontribusi melalui:

1) teoririba dan kritik terhadap bunga bank.
2) formulasi instrumen pembiayaan berbasis musharakah dan mudharabah.
3) gagasan profit—loss sharing sebagai alternatif sistemik bagi bunga.

Pendekatan Siddigi sangat penting karena ia menghubungkan prinsip-prinsip normatif
Islam dengan instrumen yang dapat dioperasionalisasikan oleh lembaga keuangan modern
(Febrianty et al., 2025). Hal ini membuka jalan bagi berdirinya bank syariah pertama pada
akhir 1970-an. Sementara itu, Khurshid Ahmad berkontribusi pada tingkat makro:

1) ia mengembangkan metodologi ilmu ekonomi Islam.
2) memperluas kajian ekonomi syariah ke isu pembangunan nasional.

3) menekankan integrasi antara moralitas Islam dan kebijakan publik, termasuk distribusi
pendapatan dan pengentasan kemiskinan.

Keduanya berperan dalam memformulasikan struktur ekonomi Islam sebagai disiplin
ilmu modern yang dapat diterapkan dalam kebijakan negara maupun praktik keuangan
(Amalia et al., 2024).

d. M. Umer Chapra: Maqgasid al-Shariah dan Kesejahteraan Sosial

Hasil penelitian menegaskan bahwa M. Umer Chapra memiliki kontribusi yang sangat
strategis dalam memodernisasi analisis ekonomi Islam melalui pendekatan magasid al-
shariah. Chapra memadukan teori ekonomi modern dengan tujuan-tujuan syariah yang
mencakup pemeliharaan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (Zailani et al., 2022).
Melalui pendekatan ini, ia membentuk kerangka teoretis ekonomi Islam yang melihat
kesejahteraan tidak hanya sebagai output ekonomi, tetapi sebagai pembangunan manusia
yang integral. Chapra menekankan empat aspek utama:

1) Keadilan sosial, sebagai elemen utama keseimbangan ekonomi.

2) Stabilitas makro, melalui sistem keuangan yang bebas dari spekulasi dan bunga.

3) Pembangunan manusia, sebagai inti dari pertumbuhan berkelanjutan.

4) Reformasi institusional, terutama melalui penguatan zakat, wakaf, dan instrumen

redistribusi.

Pendekatan Chapra menjadikan ekonomi Islam relevan untuk tantangan kontemporer,
termasuk kemiskinan, ketimpangan, dan ketidakstabilan keuangan. Kerangka magasid
menjembatani idealisme normatif Islam dengan kebutuhan praktis kebijakan ekonomi
modern.

Institusionalisasi Ekonomi Islam: Transformasi dari Wacana ke Praktik

Periode 1960-1980 tidak hanya merupakan fase konsolidasi intelektual, tetapi juga
menjadi titik balik penting ketika gagasan ekonomi Islam mulai berubah menjadi praktik
institusional yang konkret. Hasil penelitian menunjukkan bahwa fase ini merupakan era
transisi yang membawa ekonomi Islam keluar dari ruang teoritis yang sebelumnya
didominasi perdebatan filosofis, normatif, dan metodologis menuju penerapan praktis
dalam bentuk institusi keuangan, kebijakan pembangunan, dan organisasi internasional.

This Article an open access under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License



Vol. 11, No. 01, 2026, Pages 128-145 | 137

Transformasi ini memiliki dampak struktural yang besar karena menjadikan ekonomi Islam
bukan lagi sekadar alternatif konseptual, tetapi sebuah sistem yang mampu beroperasi
dalam realitas ekonomi global.

Salah satu momentum paling berpengaruh adalah Konferensi Ekonomi Islam Pertama
di Mekkah tahun 1976. Konferensi ini mempertemukan para ulama, akademisi, birokrat, dan
ekonom Muslim dari berbagai negara, sehingga menjadi forum kolektif pertama bagi
pembentukan konsensus teoritis dan agenda praktis ekonomi Islam (Mubarrok et al., 2022).
Hasil kajian menunjukkan bahwa konferensi tersebut tidak hanya berfungsi sebagai forum
akademik, tetapi juga sebagai arena artikulasi aspirasi politik dunia Muslim untuk memiliki
sistem keuangan dan pembangunan yang sesuai dengan nilai-nilai Islam. Di sinilah lahir
berbagai rekomendasi strategis mengenai perbankan tanpa riba, peran zakat dalam
kebijakan publik, serta perlunya lembaga internasional yang mendukung praktik keuangan
syariah.

Momentum institusional lain yang sangat menentukan adalah pendirian Islamic
Development Bank (IDB) pada tahun 1975. IDB merupakan terobosan besar karena menjadi
lembaga keuangan multilateral pertama yang beroperasi berdasarkan prinsip syariah
(Purwanto et al., 2025). Hasil penelitian menegaskan bahwa IDB memberikan legitimasi
global bagi ekonomi Islam, terutama dalam hal pembiayaan pembangunan, investasi
berbasis nilai, dan dukungan terhadap negara-negara anggota Organisasi Konferensi Islam
(OKl). Melalui IDB, gagasan ekonomi Islam memperoleh ruang operasional yang lebih luas,
tidak hanya sebagai konsep ilmiah tetapi sebagai bagian dari arsitektur keuangan
internasional. Keberadaan IDB juga mendorong penelitian, standardisasi, dan
pengembangan instrumen keuangan syariah yang lebih terstruktur.

Transformasi institusional semakin nyata dengan lahirnya bank-bank Islam pertama,
seperti Dubai Islamic Bank (1975) dan eksperimen keuangan tanpa bunga Mit Ghamr di
Mesir (1963) yang dipelopori oleh Ahmad al-Najjar (Jafari, 2021). Mit Ghamr sering dianggap
sebagai laboratorium awal bagi perbankan syariah modern karena menggabungkan prinsip
pembiayaan koperatif, investasi berbagi risiko, dan nilai sosial komunitas. Keberhasilan
eksperimen ini menjadi inspirasi bagi terbentuknya bank-bank Islam di berbagai negara pada
dekade berikutnya. Sedangkan Dubai Islamic Bank menjadi institusi komersial pertama yang
beroperasi secara penuh menggunakan prinsip syariah, menandai konsolidasi ekonomi
Islam pada sektor industri finansial global.

Institusionalisasi ini menunjukkan adanya pergeseran signifikan yaitu ekonomi Islam
telah bergerak dari tataran normatif yang menekankan nilai, prinsip, dan kritik terhadap
sistem kapitalisme/sosialisme dengan menuju tataran praktis yang dapat dioperasikan,
diatur, dan dievaluasi melalui indikator ekonomi modern. Hasil penelitian menekankan
bahwa langkah institusional ini merupakan capaian revolusioner karena:

a. Memberikan bukti empiris bahwa ekonomi Islam dapat diterapkan dalam konteks
keuangan modern.

b. Mendorong perubahan struktural pada industri perbankan dan pembangunan di
negara-negara Muslim.

c. Menghubungkan gagasan intelektual dengan kebijakan publik, sehingga mempercepat
penerimaan ekonomi Islam oleh negara dan masyarakat.

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu



138 | Saeed Fayzul Hayat1, Idris Parakkasi2, Fatimah3

d. Membangun ekosistem keilmuan dan regulasi, yang kelak menjadi fondasi bagi
pertumbuhan pesat keuangan syariah global pada era 1990-an hingga sekarang.

Dengan demikian, institusionalisasi ekonomi Islam pada periode 1960-1980 bukan
sekadar perkembangan teknis, melainkan tonggak sejarah yang menandai keberhasilan
paradigma ekonomi Islam dalam memasuki ranah praksis dan mempengaruhi arsitektur
ekonomi dunia Muslim secara berkelanjutan.

Evolusi Epistemologi Ekonomi Islam: Dari Normatif ke Iimiah

Periode 1960-1980 menandai fase penting dalam perkembangan epistemologi
ekonomi Islam. Pada tahap awal, wacana ekonomi Islam didominasi oleh kritik moral dan
etis terhadap kapitalisme dan sosialisme, terutama terkait riba, eksploitasi, ketimpangan,
serta absennya nilai-nilai spiritual dalam sistem ekonomi modern (Fadillah et al., 2024).
Pendekatan awal ini bersifat normatif yang berlandaskan pada dalil-dalil syariah dan
argumentasi moral tanpa disertai perangkat analitis yang memadai untuk membangun teori
ekonomi yang operasional. Namun, memasuki dekade 1970-an, penelitian menunjukkan
adanya pergeseran fundamental yaitu ekonomi Islam mulai diperlakukan sebagai ilmu
(discipline) yang membutuhkan metodologi, teori, dan kerangka analitis tersendiri.
Pergeseran ini membentuk fondasi epistemik bagi ilmu ekonomi Islam modern.

Hasil penelitian mengungkap bahwa perubahan ini dipengaruhi oleh kombinasi faktor
mulai dari kebangkitan intelektual Islam, meningkatnya kebutuhan praktis atas sistem
keuangan alternatif, berkembangnya institusi ekonomi syariah, hingga tuntutan akademik
agar ekonomi Islam memiliki kredibilitas ilmiah yang setara dengan ekonomi konvensional.
Proses evolusi epistemologi tersebut tampak melalui beberapa indikator utama.

Pertama, semakin banyak bermunculan karya analitis yang memanfaatkan teori
ekonomi modern. Para ekonom Muslim seperti Siddigi, Chapra, dan Mannan tidak hanya
mengutip ayat atau hadis, tetapi juga menggunakan teori-teori ekonomi seperti distribusi
pendapatan, pasar, informasi asimetris, insentif, dan stabilitas makro. Mereka
menggabungkan analisis ekonomi dengan nilai-nilai syariah, sehingga ekonomi Islam tidak
lagi sekadar kritik moral, tetapi alternatif teoretis.

Kedua, muncul metodologi penelitian ekonomi Islam yang sistematis. Para sarjana
mulai mengembangkan pendekatan empiris, komparatif, dan normatif-positif untuk
menganalisis instrumen seperti zakat, wakaf, perbankan syariah, dan pasar modal. Kajian
ekonomi Islam mulai melibatkan metode statistik, studi kasus, analisis kebijakan, dan model-
model matematis sederhana, sehingga memperkuat landasan ilmiahnya.

Ketiga, terjadi integrasi figh muamalah dengan teori ekonomi modern. Para pemikir
menyadari bahwa figih muamalah menyediakan aspek legal-normatif, tetapi tidak cukup
untuk menjawab dinamika pasar, produksi, risiko, atau globalisasi. Oleh karena itu, figih
mulai diterjemahkan ke dalam kerangka analitis yang kompatibel dengan teori ekonomi
kontemporer. Integrasi ini menghasilkan instrumen seperti musharakah, mudharabah,
murabahah, serta model profit—loss sharing yang tidak hanya sah secara syariah tetapi juga
logis secara ekonomi.

Keempat, para sarjana mengembangkan konsep efisiensi, rasionalitas, dan insentif
dalam perspektif syariah. Rasionalitas tidak lagi dimaknai sebagai maksimisasi utilitas
material semata, tetapi sebagai pilihan sadar untuk mencapai keberkahan, keadilan, dan
kesejahteraan kolektif. Efisiensi dalam ekonomi Islam dipahami sebagai optimasi sumber

This Article an open access under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License



Vol. 11, No. 01, 2026, Pages 128-145 | 139

daya yang selaras dengan magqasid, bukan sekadar minimisasi biaya. Dengan demikian,
ekonomi lslam memperluas cakupan analitis ekonomi konvensional dengan dimensi etis dan
sosial.

Kelima, evolusi epistemologi ditandai oleh semakin luasnya penggunaan magasid al-
shariah sebagai kerangka analisis. Jika sebelumnya magasid lebih banyak digunakan dalam
kajian ushul figh, maka pada 1970-an ia mulai diterapkan dalam analisis kebijakan ekonomi,
sistem keuangan, pembangunan manusia, serta strategi pengurangan kemiskinan. Maqgasid
memberikan panduan normatif sekaligus analitis dalam menilai apakah suatu kebijakan atau
instrumen ekonomi membawa kemaslahatan atau justru menimbulkan kerusakan sosial.

Transformasi epistemologi ini menjadi fondasi bagi tumbuhnya industri keuangan
syariah modern dan sistem ekonomi Islam kontemporer. Tanpa perkembangan epistemik
tersebut, ekonomi Islam tidak akan mampu menembus ranah institusi formal, sektor
perbankan, ataupun kebijakan makro. Dengan kata lain, evolusi dari “wacana normatif”
menuju “disiplin ilmiah” merupakan fase transformatif yang memungkinkan ekonomi Islam
berkembang menjadi sistem teoretis dan praktis yang dapat bersaing dalam lanskap
ekonomi global.

Perdebatan Internal: Antara Normativitas dan Empiritas

Salah satu temuan penting dalam penelitian mengenai perkembangan ekonomi Islam
periode 1960-1980 adalah munculnya perdebatan epistemologis yang signifikan di
kalangan para ekonom Muslim. Perdebatan tersebut menyangkut pertanyaan fundamental
Apakah ekonomi Islam harus dibangun terutama sebagai sistem nilai (normatif), atau
sebagai disiplin ilmiah yang tunduk pada metode empiris dan perangkat analitis modern?
Ketegangan intelektual ini memainkan peran besar dalam menentukan arah perkembangan
ekonomi Islam sebagai ilmu.

Kelompok pertama adalah mazhab normatif-filosofis, yang menegaskan bahwa
ekonomi Islam harus berangkat dari teks-teks syariah, magasid, dan nilai moral yang
bersumber dari wahyu. Bagi kelompok ini, ekonomi Islam tidak boleh kehilangan identitas
teologisnya. Teori ekonomi, mekanisme pasar, dan institusi ekonomi harus tunduk pada
prinsip tauhid, keadilan, dan etika sosial. Para pemikir seperti Mawdudi dan as-Sadr menjadi
representasi mazhab ini, yang melihat bahwa ekonomi Islam lahir sebagai proyek peradaban
yang berbeda secara fundamental dari kapitalisme maupun sosialisme.

Kelompok kedua adalah mazhab teknokratis-empiris, yang berpendapat bahwa untuk
menjadi disiplin ilmiah modern, ekonomi Islam harus mengadopsi metode empiris, analisis
kuantitatif, dan pendekatan teknis sebagaimana lazimnya dalam ilmu ekonomi. Kelompok
ini melihat pentingnya penggunaan data, model matematis, dan teori ekonomi modern agar
ekonomi Islam dapat bersaing dalam wacana akademik internasional dan mampu
diterapkan dalam kebijakan publik. Tokoh-tokoh seperti Siddigi, Mannan, dan Chapra
menjadi representasi mazhab ini, dengan menekankan pentingnya kompatibilitas
metodologis antara syariah dan teknik ekonomi kontemporer.

Kelompok ketiga, yang muncul sebagai hasil dialektika antara dua kubu sebelumnya,
adalah mazhab magasid dan integratif. Mazhab ini tidak menolak nilai moral maupun
pendekatan empiris. sebaliknya, mereka berusaha menyintesiskan keduanya dalam
kerangka epistemologi yang lebih komprehensif. Dalam pendekatan ini, magasid al-shariah
menjadi titik temu antara dimensi normatif dan realitas empiris. Analisis ekonomi tidak

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu



140 | Saeed Fayzul Hayat1, Idris Parakkasi2, Fatimah3

hanya dinilai berdasarkan efisiensi atau pertumbuhan, tetapi juga kontribusinya pada
kesejahteraan manusia, keadilan, dan kemaslahatan. Mazhab ini merupakan jembatan yang
memungkinkan ekonomi Islam berkembang secara metodologis sekaligus mempertahankan
identitas etisnya.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa perdebatan ini bukanlah hambatan, melainkan
kekuatan yang memperkaya cakrawala ekonomi Islam. Perbedaan metodologis tersebut
mendorong pengembangan teori yang lebih matang, memperluas ruang lingkup riset, serta
mempercepat transformasi ekonomi Islam dari sekadar wacana moral menjadi disiplin
ilmiah modern yang memiliki perangkat analitis, metodologi, dan aplikasi praktis.

Model Konseptual: Interaksi antara Sejarah, Pemikiran, dan Institusi

Pada tahap akhir, penelitian berhasil merumuskan bahwa kelahiran ekonomi Islam
modern tidak dapat dipahami sebagai proses linear, melainkan sebagai hasil dari interaksi
kompleks antara konteks historis, dinamika intelektual, dan proses institusionalisasi. Ketiga
elemen tersebut saling memperkuat dan membentuk struktur paradigmatik ekonomi
syariah modern.

Pertama, konteks historis dunia Muslim yang ditandai oleh krisis identitas, ketimpangan
ekonomi, dan kebutuhan pembangunan pasca-dekolonisasi, menciptakan dorongan kuat
untuk menemukan model ekonomi yang lebih sesuai dengan nilai dan kebutuhan
masyarakat Muslim. Krisis ekonomi global pada 1970-an, runtuhnya Bretton Woods, serta
kegagalan kapitalisme dan sosialisme di mata negara berkembang menyiapkan ruang bagi
alternatif berbasis syariah.

Kedua, revolusi intelektual para pemikir ekonomi Islam mengisi ruang tersebut dengan
formulasi teoritis yang terstruktur. Para pemikir seperti al-Mawdudi, as-Sadr, Siddiqgi, Kahf,
Khurshid Ahmad, dan Chapra tidak hanya memberikan kritik, tetapi juga menyusun kerangka
konseptual tentang pasar, distribusi, kepemilikan, moralitas ekonomi, dan kebijakan publik.
Pemikiran mereka mengintegrasikan figih, filsafat, dan ekonomi modern dalam satu
kerangka epistemologis yang koheren.

Ketiga, institusionalisasi gagasan ekonomi Islam dalam bentuk bank syariah, Islamic
Development Bank (IDB), lembaga zakat modern, dan kebijakan publik berbasis syariah
memungkinkan gagasan tersebut dioperasikan dan diuji dalam praktik nyata.
Institusionalisasi ini menjadi penghubung antara teori dan realitas sosial-ekonomi, sekaligus
mempercepat penerimaan global terhadap ekonomi Islam. Interaksi ketiga elemen ini
menghasilkan paradigma ekonomi syariah modern yang memiliki ciri-ciri:

a. Struktur teoretis yang jelas, berbasis nilai tauhid, keadilan, maqgasid, dan mekanisme
pasar bermoral.

b. Konsep-konsep praktis seperti perbankan syariah, distribusi berbasis zakat dan wakaf,
serta pembiayaan berbagi risiko.

c. Kerangka metodologis yang memadukan normativitas, empirisisme, dan pendekatan
integratif.

d. Institusi ekonomiyang mampu beroperasi dalam konteks global.

Dengan demikian, kelahiran ekonomi Islam modern merupakan hasil dari ko-evolusi
antara sejarah, pemikiran, dan institusi. Paradigma ekonomi syariah bukan hanya produk

This Article an open access under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License



Vol. 11, No. 01, 2026, Pages 128-145 | 141

refleksi intelektual, tetapi juga respons terhadap perubahan geopolitik, kebutuhan
pembangunan, dan eksperimen sosial yang terjadi di dunia Muslim sepanjang 1960-1980.

Dari keseluruhan pembahasan dapat disimpulkan bahwa perkembangan ekonomi Islam
pada periode 1960-1980 bukanlah proses sederhana, melainkan merupakan interaksi
kompleks antara dinamika sejarah, kebangkitan intelektual, perkembangan epistemologi,
dan transformasi kelembagaan. Konteks geopolitik dan krisis ideologi global menciptakan
kebutuhan akan sistem ekonomi alternatif, sementara para pemikir Muslim merespons
kebutuhan tersebut dengan membangun kerangka teoretis yang komprehensif.
Institusionalisasi melalui bank syariah dan lembaga internasional memberikan ruang praktik
bagi gagasan tersebut, sementara perdebatan internal justru memperkaya pendekatan
metodologisnya. Keseluruhan proses ini membentuk fondasi kokoh bagi ekonomi syariah
modern yang berkembang pesat hingga saat ini.

4. KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa periode 1960-1980 merupakan fase paling krusial
dalam lahirnya paradigma ekonomi syariah modern. Krisis legitimasi kapitalisme dan
sosialisme pasca-Perang Dunia I, disertai kebutuhan dunia Muslim untuk membangun
identitas ekonomi, politik pasca-dekolonisasi, menciptakan ruang intelektual bagi
munculnya pemikiran ekonomi Islam yang lebih sistematis. Kontribusi tokoh seperti
Mawdudi, as-Sadr, Siddigi, Khurshid Ahmad, dan Chapra memperkuat fondasi normatif,
filosofis, dan metodologis ekonomi Islam, sementara proses institusionalisasi melalui
pendirian bank-bank Islam dan IDB menjadikan ekonomi Islam bergerak dari ranah wacana
menuju praktik nyata. Perdebatan epistemologis antara mazhab normatif, empiris, dan
magasid justru menghasilkan disiplin ekonomi Islam yang matang secara teoritis,
metodologis, dan kelembagaan menjadi fondasi yang memungkinkan tumbuhnya industri
keuangan syariah global hingga hari ini.

Berdasarkan temuan tersebut, diperlukan penguatan riset empiris dan interdisipliner
untuk menguji relevansi dan efektivitas teori-teori ekonomi Islam dalam konteks
kontemporer, khususnya terkait instrumen keuangan syariah, kebijakan fiskal, inklusi
keuangan, dan pembangunan sosial. Pembuat kebijakan dan praktisi perlu
mengintegrasikan magqasid al-shariah dalam desain regulasi dan produk keuangan agar
ekonomi syariah tidak hanya sesuai syariah, tetapi juga berdampak pada kesejahteraan
nyata masyarakat. Penguatan kurikulum ekonomi Islam, kolaborasi penelitian antara
akademisi dan industri, serta evaluasi berkelanjutan terhadap institusi keuangan syariah
sangat diperlukan untuk memastikan bahwa paradigma ekonomi syariah modern yang lahir
pada 1960-1980 dapat terus berkembang secara adaptif, inovatif, dan berkelanjutan di era
globalisasi.

REFERENSI

Ahmad, J. (2022). Faktor_Faktor Penyebab Kegagalan Pemerintah Hindia Belanda Dalam
Mempertahankan Wilayah Kolonialnya Di Indonesia Tahun 1942. Historia: Jurnal
Pendidik Dan Peneliti Sejarah, 5(2), 183-190. Https://Doi.Org/10.17509/
Historia.V5i2.44145

Al Parisi, S., Ismail, N., & Indra. (2016). The Effect Of Magasid-Based Development Variables
On Economic Growth Based On Umer Chapra"S Perspective (Case Study: Nine Selected

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu



142 | Saeed Fayzul Hayat1, Idris Parakkasi2, Fatimah3

Oic  Countries). Tazkia Islamic Finance And Business Review, 9(2).
Https://Doi.Org/10.30993/Tifbr.V9i2.94

Alafianta, N. F., Aziz, A. M., & Sahputra, J. (2021). A Historical Review Of The Development
Of The Islamic Banking System (An Analytical Study). Al-lktisab: Journal Of Islamic
Economic Law, 5(2). Https://Doi.Org/10.21111/Al-lktisab.V5i2.6799

Amalia, A., Kumara, E. P., & Nareswari, W. (2024). Matematika Zakat: Menyeimbangkan
Kewajiban Agama Dengan Kalkulasi Yang Tepat Dan Transparan. Religion: Jurnal
Agama, Sosial, Dan Budaya, 3(3), 352-366. Https://Doi.Org/10.55606/
Agama.V3i3.1020

Amri, H. (2017). Kelemahan Sistem Ekonomi Kapitalisme Dan Sosialisme Menurut
Muhammad Sharif Chaudhry Dalam Karyanya Fundamental Of Islamic Economic
System. Ekonomika Syariah: Jurnal Pemikiran Dan Pengembangan Ekonomi Syariah,
2(2), 1-16. Https://Doi.Org/10.36908/Esha.V2i2.93

Aneta, A., Yuliyani Solihin, D. |., Aneta, Y., Podungge, A. M., Wahab Podungge, A., & Hunawa,
R. (2025). Problematika Produktivitas Aparatur Sipil Negara Menuju Perampingan
Birokrasi. Hulondalo Jurnal Ilimu Pemerintahan Dan Ilimu Komunikasi, 4(1).
Https://Doi.Org/10.59713/Jipik.V4i1.1163

Anwer, Z., Khan, S., & Abu Bakar, M. (2020). Shari“ah-Compliant Central Banking Practices:
Lessons From Muslim Countries’ Experience. Isra International Journal Of Islamic
Finance, 12(1), 7-26. Https://Doi.Org/10.1108/ljif-01-2019-0007

Arief Setiawan Adam, M., & Indrayani Hamin, D. (2024). Perbandingan Sistem Ekonomi
Sosialisme, Kapitalisme, Dan Ekonomi Syariah: Sebuah Analisis Kritis Terhadap Prinsip,
Implementasi, Dan Dampak Sosial. Jambura: Jurnal llmiah Manajemen Dan Bisnis, 7(2).
Https://Doi.0Org/10.37479/Jimb.V7i2.27698

Bruno, R. L., Douarin, E., Korosteleva, J., & Radosevic, S. (2015). Technology Choices And
Growth: Testing New Structural Economics In Transition Economies. Journal Of
Economic Policy Reform, 18(2), 131-152. Https://Doi.Org/10.1080/
17487870.2015.1013541

Dinia, N., Alafianta, N. F., & Ghazali, N. N. Binti. (2025). Implementation Of The Islamization
Of Contemporary Knowledge (lock) At The Department Of Islamic Economics,
University Of Darussalam Gontor, Indonesia. Tasfiyah: Jurnal Pemikiran Islam, 9(2),
265-298. Https://D0i.Org/10.21111/Tasfiyah.V9i2.14743

Dokas, I., Oikonomou, G., Panagiotidis, M., & Spyromitros, E. (2023). Macroeconomic And
Uncertainty Shocks’ Effects On Energy Prices: A Comprehensive Literature Review.
Energies, 16(3). Https://Doi.Org/10.3390/En16031491

Fadillah, M. 1., Supriatono Purnomo, B., & Purnamasari, |. (2024). Islamic Economic
Principles: A Critical Review Of Capitalism And A Vision For Justice. Equity: Jurnal
Ekonomi, 12(02), 102—-115. Https://Doi.Org/10.33019/Equity.V12i2.381

Faizin, M., Zilda Raditya, F., & Pramesty, S. A. (2025). Institusi Dan Lembaga Pendidikan
Islam: Peran, Sejarah Dan Tantangan Di Era Modern. Jurnal Mudabbir (Journal Research
And Education Studies), 5(2). Https://Doi.Org/10.56832/ Mudabbir.V5i2.1859

Febrianty, Y., Vitalia, F., Arzuna, P., & Ode, H. (2025). Legal Opportunities And Challenges In
Indonesia’s Sharia Economy Post Covid-19: A Focus On Digitalisation And Regulation.

This Article an open access under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License



Vol. 11, No. 01, 2026, Pages 128-145 | 143

Istinbath: Jurnal Hukum Dan Ekonomi Islam, 24(1), 110-118.
Https://Doi.Org/10.20414/1jhi.V24i1.958

Furgani, H. (2015). Disiplin Dalam Pembuatan: Menilai Kemajuan Ekonomi Islam. Jurnal
Ekonomi Moneter Dan Keuangan Islam, 1(1), 1-24. Https://Doi.Org/
10.21098/Jimf.V1i1.481

Gunawan, M. R., & Herman, F. (2022). Islamic Fiscal Policy: A Scientometric Analysis Using
R. Metodologi Ekonomi Islam, 1(1). Https://D0i.Org/10.58968/lem.V1i1.121

Haqparast, H., & Salangi, M. M. (2024). Impact Of Islamic Civilization On The European
Intellectual Awakening: An Analytical Study. Sprin Journal Of Arts, Humanities And
Social Sciences, 3(1), 57-62. Https://Doi.Org/10.55559/Sjahss.V3i1.223

Ilkram, Z., Siradjuddin, S., & Parakkasi, I. (2024). Perkembangan Sejarah Pemikiran Ekonomi
Islam Periode 1960-1980. EI-Mal: Jurnal Kajian Ekonomi & Bisnis Islam, 5(2), 745.
Https://Doi.0Org/10.47467/EImal.V5i2.607

Jafari, A. (2021). The Performativity And Institutionality Of “Islamicness” In “Islamic
Tourism.” Jurnal Pariwisata Islam, 1(1), 5-21. Http://Jistour.Org/En-Us/Makele/Kinerja-
Dan-Kelembagaan-Keislaman-Dalam-Pariwisata-Islam/32/Pdf

Kamari, |., & Faisal. (2023). Masalah Keasingan Dalam Masyarakat: Suatu Reviu Integratif
Dalam Dimensi Politik, Ekonomi, Sosial, Pendidikan, Psikologi Dan Spiritualiti. Al-
Mugaddimah, 11(2). Https://Doi.Org/10.22452/Mugaddimah. Vol11no2.7

Kvangraven, I. H. (2021). Beyond The Stereotype: Restating The Relevance Of The
Dependency Research Programme. Development And Change, 52(1), 76-112.
Https://Doi.0rg/10.1111/Dech.12593

Mace, S. (2025). Fragility Of Democratic Minimalism: Why The Ballot Is Insufficient For
Democracy. Frontiers In Political Science, 7(1). Https://Doi.Org/10.3389/
Fpos.2025.1493830

Malek Abadi, H. B., & Mehanna, Z. (2024). The Revolutionary Islamic Identity And The
Revolutionary Woman From The Perspective Of Ayatollah Mohammad Bagqir Al-Sadr.
Journal of Contemporary Islamic Studies (Jcis), 6(1), 63-72.
Https://Doi.0Org/10.22059/Jcis.2023.352371.1309

Mubarrok, U. S., Ulfi, I, & lzzulhag, M. A. (2022). Apa ltu Ekonomi Islam? Upaya
Mengklasifikasikan Definisi Ekonomi Islam. Perisai: Islamic Banking And Finance Journal,
6(2), 144-153. Https://Doi.Org/10.21070/Perisai.V6i2.1616

Mubarrok, U. S., Wahyudi, M., & Ulfi, I. (2021). Unraveling Hafas Furgani’s Thought About
The Methodology Of Islamic Economics. Amwaluna: Jurnal Ekonomi Dan Keuangan
Syariah, 5(2), 155-170. Https://Doi.0rg/10.29313/Amwaluna.V5i2 .5884

Muhit, M., Maulana Darsono, M., & Syarif, N. (2023). Interkoneksi Nilai Filsafat Syariah Dan
Filsafat Ekonomi Syariah. Ad-Deenar: Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Islam, 6(1), 61-88.
Https://Doi.0rg/10.30868/Ad.V6i001.3594

Muslimin, J., Romlah, S., & Ramadhan, S. (2022). Economic Justice And The Spirit Of Islamic
Economics: A Review Of Joseph E. Stiglitz And Muhammad Yunus’ Thoughts On
Economic And Law. Jurnal Syarikah: Jurnal Ekonomi Islam, 8(1), 34-51.
Https://Doi.0rg/10.30997/)sei.V8il1.5549

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu



144 | Saeed Fayzul Hayat1, Idris Parakkasi2, Fatimah3

Purwanto, A,, Rasyid, C. N., & Kholis, N. (2025). Role Of Multilateral Institutions In Promoting
Global Shariah-Compliant Trade In Developing Countries. Adpebi International Journal
of Business And Social Science, 5(2), 2808-0939.
Https://Doi.Org/10.54099/Aijbs.V5i2.1351

Rachmawati, E. N., & Ab Ghani, A. M. Bin. (2015). Akad Jual Beli Dalam Perspektif Fikih Dan
Praktiknya ~ Di  Pasar Modal Indonesia. Al-Adalah, 12(4), 785-806.
Https://Doi.Org/10.24042/Adalah.V12i2.214

Rahmadani, A. M., Daulay, H. D., Purba, N. A,, Sofiah, N., Hidayatullah, R., & Hayati, F. (2025).
Pemikiran Ekonomi Islam Kontemporer (Muhammad Bagqir Al-Sadr, Ibrahim Umar
Vadillo, Dan Umer Chapra). Jurnal Ilmiah Penelitian Mahasiswa, 3(4).
Https://Doi.Org/10.61722/Jipm.V3i4.1137

Rahmat, W., & Oktavia, L. A. (2024). Urgensi Administrasi Publik Dalam Islam : Tinjauan
Maslahah Mursalah. Jurnal Hadratul Madaniyah, 11(1), 62—68.
Https://Doi.0Org/10.33084/JIhm.V11i1.7578

Rahmayati. (2021). Competition Strategy In The Islamic Banking Industry: An Empirical
Review. International Journal Of Business, Economics And Social Development, 2(2),
65—71. Https://Doi.0Org/10.46336/ljbesd.V2i2.133

Sagaf, U., Ibrahim, ., & Rafiuddin, R. (2024). Analisis Perbandingan Sistim Ekonomi Islam Dan
Sistim  Ekonomi Kapitalis. J-Esa  (Jurnal Ekonomi Syariah), 7(1), 83-92.
Https://Doi.Org/10.52266/Jesa.V7i1.3240

Santika, W. H., & Surur, M. (2025). Merekonstruksi Ekonomi Pembangunan Dalam Perspektif
Islam: Menjawab Kegagalan Kapitalisme Terhadap Kesejahteraan Sejati. Ekonomika45:
Jurnal llmiah  Manajemen, Ekonomi Bisnis, Kewirausahaan, 13(1), 112-121.
Https://Doi.Org/10.30640/Ekonomika45.V13i1.5068

Saputri, O. B. (2022). Komparasi Implementasi Pengelolaan Wakaf Uang Sebagai Alternatif
Instrumen Kebijakan Fiskal Negara. Jurnal Masharif Al-Syariah: Jurnal Ekonomi Dan
Perbankan Syariah, 7(1), 183—211. Https://Doi.Org/10.30651/ Jms.V7i1.8838

Sial, F., Jafri, J., & Khalig, A. (2023). Pakistan, China And The Structures Of Debt Distress:
Resisting Bretton Woods. Development And Change, 54(5), 1226-1263.
Https://Doi.0rg/10.1111/Dech.12798

Suadi, A. (2018). Peluang Dan Tantangan Lembaga Keuangan Syariah Dalam Menghadapi
Era Pasar Bebas. Jurnal Hukum Dan Peradilan, 7(1), 1.
Https://Doi.0rg/10.25216/Jhp.7.1.2018.1-22

Suherli, I. R, Janwari, Y., Djati, S. G., & Sukabumi, U. M. (2025). Volume 11 Nomor 1 Edisi
Agustusi 2025 | 213. Islamic Banking: Jurnal Pemikiran Dan Pengembangan Perbankan
Syariah, 11(1), 213. Https://D0i.0Org/10.36908/Isbank.V11i1.1581

Susila, H. J. (2024). Evolusi Pemikiran Ekonomi Islam Karya Muhammad Abdul Mannan:
Kajian Literatur Historis. Visioner: Jurnal Manajemen Dan Bisnis, 13(2), 172-186.
Https://Doi.0rg/10.52630/Jmbv.V13.102.22

Usman, A. (2021). Revitalisasi Gerakan Pembaruan Persatuan Persis (Persis). Mukaddimah:
Jurnal Studi Islam, 6(2). Https://Doi.Org/10.14421/Mjsi.62.2922

Wahid, A., Janwari, Y., & Jubaedah, D. (2023). Mazhab Dan Pemikiran Ekonomi Islam
Kontemporer. Rayah Al-Islam, 7(3), 804—825. Https://Doi.Org/10.37274/ Rais.V7i3.780

This Article an open access under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License



Vol. 11, No. 01, 2026, Pages 128-145 | 145

Wani, A. S., & Malik, M. I. (2025). Islamic Economic Thought In Indian Subcontinent:
Perceptions And Major Writings. Jurnal Literatur Ekonomi Islam, 6(1).
Https://Doi.Org/10.58968/Jiel.V6il1.634

Zailani, M. N., Mohd Satar, N. H., & Zakaria, R. H. (2022). Magasid Al-Shariah Based Index Of
Socio-Economic Development: A Literature Review. The Journal Of Muamalat And
Islamic Finance Research, 19, 47—-62. Https://Doi.Org/ 10.33102/Jmifr.v19i1.409

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu



