
128 

 

Jurnal 

B a a b u  A l - I l m i  
Ekonomi dan Perbankan Syariah 
https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/alilmi/ 

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu 
ISSN: P 2727-4163 / E 2654-332X 
Vol. 11, No. 01, 2026, Pages 128-145 
This Article an open access under Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

 

Revolusi Intelektual Ekonomi Islam 1960–1980: Arah Baru 
Kelahiran Paradigma Ekonomi Syariah Modern 
 
Saeed Fayzul Hayat1, Idris Parakkasi2, Fatimah3 
1 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia. E-mail: fayzulhayats@gmail.com 
2 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia. E-mail: idris.parakkasi@uin-alauddin.ac.id 
3 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia. E-mail: fatimah.fdk@uin-alauddin.ac.id 

 
Abstract: This study aims to provide a comprehensive analysis of the emergence of the modern Islamic 
economic paradigm during the critical period of 1960–1980. Specifically, the research examines how global 
ideological crises, the resurgence of Islamic intellectual thought, and the institutionalization of Islamic financial 
entities jointly contributed to shaping the foundations of contemporary Islamic economics. Employing a 
qualitative approach with a historical-critical design, the study utilizes an in-depth literature-based data 
collection method, drawing from seminal works of major Islamic economic thinkers such as Mawdudi, al-Sadr, 
Siddiqi, Khurshid Ahmad, and Chapra, alongside key historical documents including the archives of Mit Ghamr, 
Dubai Islamic Bank, and the Islamic Development Bank. Data were analyzed using content analysis, discourse 
analysis, and historical interpretation to identify conceptual patterns, socio-political contexts, and institutional 
developments that characterized the era. The findings reveal that the period of 1960–1980 marked a pivotal 
epistemological transformation from normative Islamic economic discourse to a more structured scientific 
discipline. It also witnessed the emergence of modern Islamic financial instruments and the consolidation of 
the Islamic economic paradigm through international institutional development. These results demonstrate 
that the birth of modern Islamic economics is the outcome of a dynamic interplay between ideas, institutions, 
and global transformations. 

Keywords: epistemology; institutionalization; Islamic economics; Islamic thought; economic history; 

 
Abstrak: : Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara komprehensif proses kelahiran paradigma 
ekonomi syariah modern pada periode 1960–1980, yang merupakan fase kritis dalam sejarah intelektual dunia 
Muslim. Secara khusus, penelitian ini ingin menjelaskan bagaimana krisis ideologi global, kebangkitan 
intelektual Islam, dan institusionalisasi lembaga-lembaga keuangan syariah berinteraksi membentuk fondasi 
ekonomi Islam kontemporer. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain historis-kritis, 
melalui pengumpulan data berbasis studi literatur mendalam terhadap karya-karya primer para pemikir 
ekonomi Islam seperti Mawdudi, as-Sadr, Siddiqi, Khurshid Ahmad, dan Chapra, serta dokumen historis seperti 
arsip pendirian Mit Ghamr, Dubai Islamic Bank, dan Islamic Development Bank. Analisis data dilakukan 
menggunakan content analysis, discourse analysis, serta historical interpretation untuk memetakan pola 
gagasan, konteks sosial-politik, dan perkembangan institusional. Hasil penelitian menunjukkan bahwa periode 
1960–1980 menghasilkan transformasi epistemologi dari ekonomi Islam yang normatif menuju disiplin ilmiah 
yang terstruktur, melahirkan instrumen keuangan syariah modern, serta mengonsolidasikan paradigma 
ekonomi Islam melalui pendirian lembaga internasional. Temuan ini menegaskan bahwa kelahiran ekonomi 
syariah modern merupakan produk interaksi antara ide, institusi, dan dinamika global yang saling terkait. 

Kata Kunci: epistemologi; ekonomi Islam; institusionalisasi; pemikiran Islam; sejarah ekonomi; 

 
Received: 21/09/2025 Accepted: 04/01/2026 Published: 18/04/2026 

 
 



Vol. 11, No. 01, 2026, Pages 128-145 | 129 

 

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu 

1.  PENDAHULUAN 

Periode 1960–1980 merupakan salah satu fase paling menentukan dalam sejarah 
perkembangan pemikiran ekonomi Islam (Kamari & Faisal, 2023). Dalam rentang dua 
dekade ini, terjadi lompatan intelektual yang mengubah orientasi wacana ekonomi Islam 
dari sekadar etika normatif menuju disiplin ilmiah yang memiliki struktur epistemologis, 
perangkat teoretis, dan agenda institusional yang dapat beroperasi dalam kerangka 
ekonomi modern (Rahmayati, 2021). Transformasi tersebut tidak berdiri sendiri, melainkan 
dipengaruhi oleh dinamika global pasca Perang Dunia II yang memperlihatkan rapuhnya 
legitimasi dua sistem ekonomi dominan, yaitu kapitalisme dan sosialisme (Muslimin et al., 
2022). Pada dekade 1960-an kritik terhadap kapitalisme semakin menguat akibat 
ketimpangan global yang melebar, konsentrasi akumulasi modal, marginalisasi negara-
negara berkembang dalam rantai produksi internasional, serta instabilitas moneter 
internasional yang berpuncak pada runtuhnya sistem Bretton Woods pada 1971 (Santika & 
Surur, 2025). Di sisi lain, sosialisme yang semula dipandang sebagai alternatif justru 
menunjukkan kegagalan dalam menciptakan insentif ekonomi, menimbulkan inefisiensi 
birokrasi, stagnasi produktivitas, dan memunculkan krisis fiskal di berbagai negara 
berhaluan sosialisme (Aneta et al., 2025; Arief Setiawan Adam & Indrayani Hamin, 2024). 

Krisis simultan kapitalisme dan sosialisme ini menciptakan ruang ideologis baru bagi 
dunia Muslim yang tengah bergerak dalam arus dekolonisasi dan pencarian identitas 
ekonomi dan politik yang tidak terjebak dalam dikotomi Barat dan Timur (Ahmad, 2022; 
Saputri, 2022). Pada saat yang sama, gelombang kebangkitan Islam (Islamic resurgence) 
pada 1950–1970 mendorong revitalisasi pemikiran keagamaan dan lembaga pendidikan 
Islam, sehingga membuka ruang bagi artikulasi baru hubungan antara agama dan ilmu 
ekonomi modern (Muhit et al., 2023; Usman, 2021). Dalam atmosfer intelektual inilah para 
pemikir Muslim mulai merumuskan ekonomi Islam sebagai sebuah sistem yang tidak hanya 
berbasis nilai moral, tetapi juga memiliki koherensi teoritis dan kemampuan operasional. 

Sejumlah tokoh memainkan peran penting dalam fase ini. Abul A‘la al-Maududi 
merumuskan fondasi normatif ekonomi Islam melalui gagasan tentang tauhid, keadilan, 
khilafah, dan persaudaraan sebagai prinsip utama tatanan ekonomi, yang kemudian menjadi 
basis etis bagi pengembangan teori ekonomi Islam modern (Furqani, 2015; Sagaf et al., 
2024). Muhammad Baqir as-Sadr melalui karyanya Iqtisaduna (1961) memberikan kritik 
filosofis yang mendalam terhadap kapitalisme dan sosialisme, serta menawarkan sistem 
alternatif berbasis mekanisme kepemilikan ganda, pasar bermoral, dan instrumen 
redistribusi seperti zakat dan baitul mal (Amri, 2017; Malek Abadi & Mehanna, 2024; 
Rahmadani et al., 2025). Di sisi lain, Muhammad Nejatullah Siddiqi dan Khurshid Ahmad 
berkontribusi terhadap pembentukan metodologi ilmiah ekonomi Islam melalui formulasi 
teori keuangan berbasis bagi hasil, integrasi konsep insentif dan efisiensi dalam kerangka 
syariah, serta pengembangan paradigma Islamisasi ilmu ekonomi (Dinia et al., 2025; Wani & 
Malik, 2025). Sementara itu, M. Umer Chapra mengembangkan pendekatan maqasid al-
shariah yang menempatkan kesejahteraan, stabilitas sosial, dan pemerataan sebagai tujuan 
utama kebijakan ekonomi, sekaligus mengkritik absennya nilai moral dalam struktur 
ekonomi konvensional (Al Parisi et al., 2016; Suherli et al., 2025). 

Kontribusi intelektual tersebut membentuk apa yang kemudian disebut sebagai 
“revolusi intelektual ekonomi Islam” (Haqparast & Salangi, 2024). Fase ini ditandai oleh 
institusionalisasi ilmu ekonomi Islam, lahirnya bank-bank Islam modern seperti Dubai Islamic 
Bank (1975), pembentukan lembaga internasional seperti IDB, serta kodifikasi teori ekonomi 



130 | Saeed Fayzul Hayat1, Idris Parakkasi2, Fatimah3 

 

This Article an open access under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

Islam dalam karya-karya akademik. Meski demikian, perkembangan tersebut tidak lepas dari 
kritik. Timur Kuran dan sejumlah pemikir lainnya menilai bahwa pemikiran ekonomi Islam 
pada periode ini masih bersifat normatif dan idealistik, belum dilengkapi perangkat 
metodologis empiris yang kompatibel dengan model ekonomi modern (Wahid et al., 2023). 
Perdebatan epistemologis antara kelompok normatif, teknokratis dan empiris, dan maqasidi 
justru menjadi pemicu berkembangnya pendekatan metodologis baru dalam ekonomi Islam 
pada periode berikutnya, termasuk pendekatan sistem, moral economy, dan teori perilaku 
ekonomi Islami. 

Sejumlah studi sebelumnya telah berupaya menjelaskan signifikansi periode 1960–
1980. (Ikram et al., 2024) menekankan peran tokoh dan dinamika sosial-politik dalam 
pembentukan model ekonomi Islam berbasis keadilan sosial, namun belum membahas 
dimensi epistemologis secara mendalam. Sementara (Alafianta et al., 2021) menguraikan 
perkembangan institusionalisasi keuangan syariah melalui sejarah perbankan berbasis 
profit-sharing, tetapi tidak mengaitkan perkembangan operasional tersebut dengan 
kerangka intelektual dan epistemologis para pelopornya. Dengan demikian, kajian yang 
mengintegrasikan konteks global, dinamika intelektual, struktur epistemologis, dan 
perkembangan institusi ekonomi Islam pada periode 1960–1980 masih belum dilakukan 
secara komprehensif. 

Penelitian ini bertujuan mengisi kekosongan tersebut dengan merumuskan 
pemahaman menyeluruh mengenai bagaimana dinamika historis, sosial, politik, dan 
intelektual pada periode 1960–1980 membentuk fondasi bagi ekonomi syariah modern. 
Penelitian ini menggunakan kerangka maqasid al-shariah Chapra, epistemologi ekonomi 
Islam Siddiqi, dan kritik kapitalisme dan sosialisme as-Sadr untuk membaca ulang fase 
tersebut secara lebih dalam bukan sekadar sebagai kronologi peristiwa, tetapi sebagai 
konstruksi epistemologis yang saling berhubungan. Pendekatan multidimensional ini 
memberikan kontribusi baru dalam memahami proses lahirnya paradigma ekonomi Islam 
modern yang kini berkembang pesat sebagai industri global bernilai triliunan dolar, 
mencakup perbankan, asuransi, sukuk, serta instrumen keuangan sosial seperti zakat, 
wakaf, dan dana sosial Islam. 

Dengan demikian, studi ini tidak hanya menawarkan rekonstruksi sejarah, tetapi juga 
memberikan analisis kritis mengenai signifikansi intelektual periode 1960–1980 dalam 
membentuk fondasi konseptual dan institusional ekonomi syariah masa kini. Temuan ini 
menjadi penting mengingat kompleksitas ekonomi Islam kontemporer tidak dapat dipahami 
tanpa menelusuri akar pemikirannya pada fase awal perkembangan disiplin ini. 

2. METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain historis-kritis untuk 
mengkaji dinamika pemikiran ekonomi Islam periode 1960–1980 sebagai fase awal 
terbentuknya paradigma ekonomi syariah modern. Pendekatan ini dipilih karena isu yang 
dikaji berkaitan dengan evolusi intelektual, pergulatan ideologi, serta perubahan sosial dan 
politik di dunia Muslim, sehingga diperlukan metode yang mampu menelusuri hubungan 
antara teks, konteks, dan struktur epistemologis yang membentuk pemikiran ekonomi 
Islam. Pendekatan historis kritis memungkinkan peneliti membaca gagasan para tokoh 
bukan sebagai pemikiran individual semata, tetapi sebagai respons terhadap arus sejarah, 
krisis global, dan dinamika budaya intelektual pada masanya. 



Vol. 11, No. 01, 2026, Pages 128-145 | 131 

 

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu 

Data penelitian diperoleh melalui studi literatur mendalam terhadap sumber primer, 
seperti karya-karya kunci Mawdudi, as-Sadr, Siddiqi, Khurshid Ahmad, dan Chapra serta 
artikel jurnal awal ekonomi Islam. Sumber sekunder berupa buku dan artikel kontemporer 
digunakan untuk memperkuat interpretasi dan memberikan kerangka konseptual 
tambahan. Analisis data dilakukan melalui teknik content analysis untuk mengidentifikasi 
tema-tema utama seperti konsep keadilan, kepemilikan, kritik kapitalisme–sosialisme, 
sistem bagi hasil, dan maqasid; serta historical interpretation untuk menghubungkan 
pemikiran ekonomi Islam dengan peristiwa seperti dekolonisasi, krisis minyak, dan 
runtuhnya Bretton Woods. 

Penelitian juga menggunakan pendekatan discourse analysis untuk membaca ekonomi 
Islam sebagai wacana ideologis yang berkembang dalam arena politik dan sosial, bukan 
hanya sebagai teks normatif. Kerangka analisis dibangun menggunakan tiga pendekatan 
teoretis: (1) maqasid al-shariah untuk menilai dimensi etis dan kemaslahatan; (2) 
epistemologi ekonomi Islam untuk melihat struktur ilmu, metode, dan sumber 
pengetahuan; serta (3) kritik kapitalisme dan sosialisme ala as-Sadr untuk memahami 
formulasi alternatif sistem ekonomi Islam. Proses analisis dilakukan secara iteratif melalui 
pembacaan hermeneutik, perbandingan antar-tokoh, pemetaan konteks, dan rekonstruksi 
teoretis. 

Untuk menjaga validitas, penelitian menerapkan triangulasi sumber dengan 
membandingkan karya primer, historiografi kontemporer, dan perkembangan institusi 
ekonomi syariah. Selain itu, critical reflexivity digunakan untuk menilai bias interpretasi dan 
memastikan bahwa analisis tetap objektif. Melalui pendekatan metodologis yang holistik ini, 
penelitian mampu mengungkap secara ringkas namun mendalam bagaimana ekonomi Islam 
pada periode 1960–1980 berevolusi dari kritik moral menuju paradigma ilmiah dan 
institusional yang sistematik, sekaligus memberi fondasi bagi perkembangan ekonomi 
syariah pada era modern. 

 Metode ini bersifat opsional untuk artikel penelitian asli. Metode ini ditulis secara 
deskriptif dan harus memberikan pernyataan mengenai metodologi penelitian. Metode ini 
sebisa mungkin memberikan gambaran kepada pembaca melalui metode yang digunakan. 
Metode ini bersifat opsional, hanya untuk artikel penelitian asli. 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Historis Dunia Muslim 1960–1980: Geopolitik, Identitas, dan Krisis Ideologi 

Periode 1960–1980 merupakan fase transformasi politik dan ekonomi yang sangat 
menentukan bagi banyak negara berpenduduk mayoritas Muslim (Anwer et al., 2020). 
Setelah gelombang dekolonisasi pasca Perang Dunia II, negara-negara bekas jajahan 
memasuki fase pembentukan negara dan bangsa (nation and building) yang menuntut 
perumusan ulang legitimasi politik, struktur ekonomi, dan identitas kolektif. Proses 
pembentukan negara-bangsa tersebut tidak terjadi dalam ruang hampa tetapi berlangsung 
di tengah lanskap geopolitik bipolar Perang Dingin, persaingan ideologis antara blok Barat 
dan blok Soviet, serta tekanan struktural dari sistem ekonomi internasional yang selama 
beberapa dekade dikuasai oleh lembaga-lembaga dan norma-norma yang berasal dari 
negara-negara maju. Dalam konteks ini, aspirasi untuk menemukan basis pembangunan 
yang otentik yang mampu menjembatani tuntutan modernisasi dan tuntutan rekonstruksi 



132 | Saeed Fayzul Hayat1, Idris Parakkasi2, Fatimah3 

 

This Article an open access under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

identitas budaya/agama menjadi agenda sentral bagi para pemikir, birokrat, dan aktor 
politik di dunia Muslim. 

Secara ekonomi, dekade tersebut dibebani oleh serangkaian guncangan struktural yang 
mengikis kredibilitas model-model pembangunan konvensional (Sial et al., 2023). 
Runtuhnya mekanisme nilai tukar tetap yang menjadi penyebab utama konversi Bretton 
Woods pada awal 1970-an, kenaikan tingkat inflasi global, serta krisis minyak tahun 1973 
memunculkan ketidakpastian makroekonomi yang kuat (Dokas et al., 2023). Bagi banyak 
negara berkembang, termasuk negara-negara Muslim, guncangan ini menampakkan 
kelemahan manajemen ekonomi yang bergantung pada model dan instrumen yang 
dikembangkan di negara-negara maju. Dampaknya bersifat multifaset yang artinya fluktuasi 
penerimaan devisa, tekanan fiskal, defisit neraca pembayaran, serta meningkatnya 
kerentanan terhadap harga komoditas internasional memperparah masalah pembangunan 
struktural yang sudah ada seperti ketergantungan ekspor komoditas primer, infrastruktur 
institusional yang lemah, dan kapasitas industri domestik yang terbatas. 

Di ranah ideologi ekonomi, periode ini juga menegaskan krisis legitimasi dua model 
besar antara kapitalisme liberal dan sosialisme negara. Kapitalisme, yang di masa 
sebelumnya sering dipromosikan sebagai kunci efisiensi dan akumulasi modal, semakin 
dikritik karena menghasilkan ketimpangan pendapatan, eksploitasi, dan subordinasi 
ekonomis antara pusat dan perifer dunia (Kvangraven, 2021). Kritik ini tidak hanya datang 
dari kalangan intelektual nasionalis, tetapi juga dari aktor-aktor sosial yang merasakan 
dampak langsung ketimpangan tersebut. Di sisi lain, sosialisme yang dipandang sebagian 
negara dunia ketiga sebagai jalan pintas menuju industrialisasi yang terencana, pada 
praktiknya sering menghadapi kegagalan dalam menghasilkan pertumbuhan yang inklusif 
dan berkelanjutan (Bruno et al., 2015). Penyebabnya  karena birokratisasi yang berlebihan, 
masalah insentif, dan hambatan adaptasi pada konteks lokal yang heterogen. Hasilnya 
adalah melemahnya otoritas normatif kedua pendekatan tersebut, sehingga membuka 
ruang intelektual dan politis bagi pemikiran alternatif. 

Kebutuhan akan alternatif bukan sekadar teknis tetapi juga normatif sebagaimana 
negara-negara Muslim mencari model pembangunan yang dapat merespons tuntutan 
keadilan sosial, legitimasi moral, serta kebutuhan integrasi antara modernitas ekonomi dan 
nilai-nilai agama. Dalam banyak konteks, pemikiran ekonomi Islam mulai dilihat bukan hanya 
sebagai dimensi spiritual atau etika personal, tetapi sebagai dasar normatif yang potensial 
untuk mengorganisasi ulang kebijakan ekonomi, pembagian sumber daya dan institusi 
keuangan (Suadi, 2018). Pendekatan ini menawarkan kerangka analitik yang 
menggabungkan pertimbangan moral (keadilan, kesejahteraan umum) dengan instrumen 
ekonomi (pengaturan distribusi, larangan riba, mekanisme zakat dan wakaf sebagai 
instrumen redistribusi), sehingga berperan sebagai jawaban yang disesuaikan dengan 
keresahan sosial-politik di negara-negara tersebut. 

Perkembangan ide dan praktik ekonomi Islam pada masa ini juga didorong oleh 
munculnya gerakan intelektual dan lembaga-lembaga yang aktif melakukan reinterpretasi 
teks-teks klasik dan meramu teori ekonomi modern ke dalam kosakata syariah. Para sarjana, 
ulama modernis, ekonom Muslim, dan organisasi-organisasi pemikiran memainkan peran 
penting dalam merumuskan konsep-konsep seperti sistem perbankan tanpa riba, 
instrumen-instrumen zakat dan wakaf yang dimodernisasi, serta prinsip-prinsip keadilan 
distributif yang dapat dioperasionalisasikan dalam kebijakan public (Rachmawati & Ab 
Ghani, 2015). Selain aktivitas akademik, pengalaman praktis misalnya percobaan lembaga 



Vol. 11, No. 01, 2026, Pages 128-145 | 133 

 

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu 

keuangan berbasis syariah, program-program redistribusi, serta advokasi kebijakan ini 
menjadi medan uji epistemik bagi gagasan-gagasan tersebut. 

Secara politis, tuntutan legitimasi agama sering berkaitan dengan kebutuhan 
pemerintah untuk memperkuat dukungan domestik dan membangun identitas nasional 
yang kohesif. Dalam beberapa negara, elite politik menggunakan retorika dan kebijakan 
yang menonjolkan nilai-nilai Islam untuk mengonsolidasikan basis massa. Dalam konteks 
lain, intelektual mengadvokasi reformasi sistemik yang lebih mendasar misalnya 
restrukturisasi sistem keuangan atau reformasi kebijakan sosial yang berdasarkan 
argumentasi etis dan normatif Islam (Susila, 2024). Interaksi antara tekanan politik, 
kebutuhan legitimasi, dan gagasan intelektual inilah yang membantu menjelaskan mengapa 
tuntutan terhadap alternatif ekonomi berbasis Islam tidak hanya muncul sebagai gerakan 
intelektual semata, melainkan juga mendapat resonansi politik dan sosial yang nyata. 

Hasil penelitian, menunjukkan bahwa analisis historis periode 1960–1980 menyediakan 
konfigurasi geopolitik, ekonomi, dan ideologis yang kondusif bagi perumusan paradigma 
ekonomi syariah modern. Kombinasi faktor global (guncangan ekonomi internasional, 
delegitimasi model pembangunan konvensional), regional (proses dekolonisasi dan 
pembentukan negara-bangsa), dan domestik (kebutuhan legitimasi politik serta tuntutan 
keadilan sosial) menciptakan tekanan sekaligus peluang bagi lahirnya wacana alternatif 
ekonomi. Dengan demikian, periode ini harus dipahami sebagai masa transisi di mana 
pencarian solusi pembangunan yang bercirikan nilai-nilai Islam berkembang dari posisi 
marginal menjadi agenda serius dalam diskursus ekonomi-politik negara-negara Muslim. 

Kebangkitan Intelektual Islam: Munculnya Agenda Ekonomi sebagai Proyek Peradaban 

Periode 1960–1980 juga ditandai oleh munculnya kebangkitan intelektual Islam yang 
memberikan landasan konseptual bagi perkembangan ekonomi Islam sebagai disiplin ilmu 
modern. Kebangkitan ini tidak hanya tercermin dalam intensifikasi gerakan dakwah atau 
reformasi moral, tetapi juga dalam perluasan agenda intelektual Islam ke ranah sosial, 
politik, dan terutama ekonomi. Pada masa ini, pemikiran Islam bergerak dari sekadar 
perdebatan teologis dan fiqh klasik menuju pengembangan kerangka teori yang berfungsi 
untuk menjawab problem-problem struktural masyarakat modern (Rahmat & Oktavia, 
2024). Perubahan orientasi ini didorong oleh kesadaran bahwa umat Islam tidak dapat 
hanya bertahan pada pendekatan normative dan legalistik, melainkan perlu membangun 
sistem yang dapat menandingi model ekonomi dan politik yang telah dikembangkan oleh 
Barat dan dunia sosialis. 

Tokoh-tokoh pembaruan seperti Abul A‘la al-Maududi, Sayyid Qutb, Hasan al-Banna, 
dan Said Ramadan memainkan peran penting dalam merumuskan gagasan bahwa Islam 
merupakan sistem hidup yang komprehensif (syumuliyyah al-Islam). Melalui konsep-konsep 
seperti hakimiyyah, ’ubudiyyah, keadilan sosial, dan masyarakat yang berlandaskan nilai 
Ilahi, para pemikir ini menegaskan bahwa Islam tidak hanya mengatur persoalan ibadah dan 
akhlak, tetapi juga memiliki prinsip-prinsip fundamental tentang tatanan sosial dan distribusi 
ekonomi (Faizin et al., 2025). Pemikiran mereka memberikan legitimasi teoretis bagi upaya 
menjadikan ekonomi Islam sebagai bagian integral dari proyek kebangkitan peradaban Islam 
(Islamic resurgence). Dengan demikian, dimensi ekonomi bukan lagi isu marginal, tetapi 
menjadi medan artikulasi identitas, otonomi, dan kemandirian umat dalam menghadapi 
dominasi epistemik dan struktural dari model pembangunan Barat. 



134 | Saeed Fayzul Hayat1, Idris Parakkasi2, Fatimah3 

 

This Article an open access under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

Penguatan agenda tersebut semakin jelas ketika gerakan Islamisasi ilmu pengetahuan 
mulai mengemuka pada 1970-an. Gerakan ini bukan sekadar upaya normatif untuk 
memberikan label “Islam” pada disiplin ilmu modern, tetapi merupakan program intelektual 
yang berusaha merekonstruksi epistemologi ilmu secara sistematis. Dalam konteks 
ekonomi, gerakan ini mendorong integrasi antara metodologi ilmiah modern dan prinsip 
syariah guna menghasilkan teori ekonomi yang konsisten secara etis, metodologis, dan 
institusional (Gunawan & Herman, 2022). Sentra-sentra akademik seperti International 
Islamic University Islamabad, Universitas Al-Azhar di Kairo, dan King Abdulaziz University di 
Jeddah memainkan peran sentral dalam mendorong pembentukan kurikulum, riset, dan 
jaringan ilmuwan Muslim yang mengkaji ekonomi dari perspektif multidisipliner. Melalui 
konferensi internasional, publikasi ilmiah, serta program pendidikan pascasarjana, lembaga-
lembaga ini berhasil membentuk komunitas epistemik global bagi studi ekonomi Islam. 

Hasil penelitian memperlihatkan bahwa konteks ini menghasilkan generasi baru 
intelektual Muslim yang memahami ekonomi Islam bukan sekadar fatwa mengenai transaksi 
keuangan atau larangan riba, tetapi sebagai disiplin ilmu yang membutuhkan kerangka kerja 
teoritis, metodologis, dan empiris. Para ekonom Muslim seperti Muhammad Nejatullah 
Siddiqi, Khurshid Ahmad, M. Umer Chapra, dan Monzer Kahf menjadi pionir dalam 
menyusun landasan ilmiah yang menempatkan ekonomi Islam setara dengan ilmu ekonomi 
modern. Mereka merumuskan konsep-konsep seperti sistem bagi hasil, distribusi kekayaan 
berbasis nilai, stabilitas makroekonomi berbasis moralitas, serta peran institusi zakat dan 
wakaf dalam kebijakan publik. Pendekatan ini memperluas cakupan diskursus ekonomi Islam 
dari pembahasan normatif menuju pengembangan model dan teori yang relevan dengan 
kebutuhan pembangunan. 

Dengan demikian, kebangkitan intelektual Islam bukan hanya fenomena spiritual atau 
sosiologis, tetapi merupakan fondasi utama bagi lahirnya paradigma ekonomi syariah 
modern. Kebangkitan ini memperkuat keyakinan bahwa umat Islam mampu membangun 
sistem ekonomi yang tidak hanya efisien secara teknis, tetapi juga berlandaskan pada nilai-
nilai etika yang berorientasi pada keadilan, kesejahteraan, dan keseimbangan sosial. Di 
sinilah ekonomi Islam mulai dipahami sebagai proyek peradaban dan suatu usaha 
intelektual, normatif, dan institusional untuk merumuskan alternatif pembangunan yang 
mampu memberikan solusi atas krisis ideologi global sekaligus menegaskan identitas 
epistemik peradaban Islam. 

Pemikir Kunci dan Gagasan Utama: Fondasi Teoretis Paradigma Baru 

Periode 1960–1980 menandai fase penting dalam konsolidasi teori ekonomi Islam 
melalui kontribusi para pemikir besar yang berhasil meletakkan dasar-dasar normatif, 
filosofis, metodologis, dan teknis bagi lahirnya paradigma ekonomi syariah modern. Para 
tokoh ini tidak hanya mengisi kekosongan teoritis akibat krisis ideologi kapitalisme dan 
sosialisme, tetapi juga menawarkan konstruksi sistemik yang berakar pada nilai-nilai 
epistemologis Islam. Hasil penelitian menunjukkan bahwa perumusan paradigma ekonomi 
Islam modern tidak terlepas dari empat kelompok pemikiran utama, kerangka moral-nilai, 
kritik ideologis, formulasi teknokratis, dan konstruksi kesejahteraan berbasis maqasid. 
Keempatnya saling melengkapi sehingga membentuk bangunan ilmu ekonomi Islam yang 
holistik. 

a. Abul A‘la al-Maududi: Kerangka Moral dan Politik Ekonomi Islam 



Vol. 11, No. 01, 2026, Pages 128-145 | 135 

 

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu 

Kontribusi al-Maududi merupakan fondasi awal bagi penyusunan kerangka nilai 
ekonomi Islam (Mubarrok et al., 2021). Hasil kajian menunjukkan bahwa Mawdudi adalah 
tokoh pertama yang mengartikulasikan prinsip-prinsip dasar ekonomi Islam secara 
sistematis dalam catatan modern. Melalui konsep khilafah, rububiyyah, dan tazkiyah, ia 
merumuskan bahwa struktur ekonomi Islam tidak sekadar mekanisme pasar atau 
pengaturan produksi, tetapi merupakan bagian dari sistem moral yang bersumber dari 
tauhid. Adapun penjelasannya sebagai berikut: 

1) Khilafah menjadi konsep kunci yang mendefinisikan manusia sebagai wakil Tuhan di 
bumi, sehingga aktivitas ekonomi harus mencerminkan tanggung jawab moral dan 
sosial. 

2) Rububiyyah menjelaskan bahwa Allah sebagai pemilik mutlak menentukan batasan etis 
dalam pemanfaatan sumber daya, yang harus diarahkan pada kemaslahatan publik. 

3) Tazkiyah menekankan penyucian diri, harta, dan masyarakat, sehingga dimensi spiritual 
menjadi bagian integral dari prinsip-prinsip distribusi dan keadilan ekonomi. 

Dengan membedakan ekonomi Islam dari kapitalisme yang menekankan kebebasan 
individu tanpa batas, dan sosialisme yang mengedepankan kontrol negara yang rigid, 
Maududi memberikan kerangka pertama yang menegaskan orientasi moral ekonomi Islam. 
Pemikirannya menjadi titik awal bagi elaborasi sistemik teori ekonomi syariah dalam dekade 
berikutnya. 

b. Muhammad Baqir as-Sadr: Kritik Ideologis dan Sistem Ekonomi Alternatif 

Jika Maududi membangun landasan etik, maka Muhammad Baqir as-Sadr memberikan 
konstruksi intelektual paling mendalam pada level filosofis dan ideologis (Mace, 2025). Karya 
monumentalnya, Iqtisaduna (1961), menjadi tonggak sejarah ekonomi Islam modern. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa karya ini tidak hanya merupakan kritik tajam terhadap 
kapitalisme dan sosialisme, melainkan juga sekaligus menyusun sistem ekonomi Islam 
secara menyeluruh. As-Sadr mengembangkan bangunan ekonomi Islam melalui tiga 
pendekatan: 

1) Filosofis, dengan merumuskan konsep keadilan dan kepemilikan dalam perspektif 
tauhid, sehingga membedakannya dari basis antropologis kapitalisme maupun 
materialisme sosialisme. 

2) Ideologis, dengan menawarkan worldview Islam yang komprehensif, mencakup relasi 
manusia, negara, dan kepemilikan sumber daya dalam struktur sosial. 

3) Teknis-ekonomis, dengan merumuskan mekanisme distribusi, peran pasar yang 
bermoral, serta instrumen ekonomi yang kompatibel dengan syariah. 

As-Sadr mengusulkan struktur ekonomi alternatif yang tidak hanya etis, tetapi juga 
operasional. Karena itulah ia sering dianggap sebagai arsitek ideologis paling kuat dalam 
revolusi intelektual ekonomi Islam. Iqtisaduna menjadi rujukan utama generasi intelektual 
Muslim hingga kini. 

c. Muhammad Nejatullah Siddiqi dan Khurshid Ahmad: Formulasi Ilmiah Ekonomi dan 
Keuangan Syariah 

Kontribusi generasi berikutnya yaitu diwakili oleh Siddiqi dan Khurshid Ahmad Dimana 
terletak pada upaya sistematisasi ekonomi Islam sebagai ilmu modern. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa mereka berperan dalam memindahkan ekonomi Islam dari diskursus 



136 | Saeed Fayzul Hayat1, Idris Parakkasi2, Fatimah3 

 

This Article an open access under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

normatif menuju perumusan praktis pada level keuangan, produksi, dan kebijakan public. 
Siddiqi (1968–1978) memberikan kontribusi melalui: 

1) teori riba dan kritik terhadap bunga bank. 

2) formulasi instrumen pembiayaan berbasis musharakah dan mudharabah. 

3) gagasan profit–loss sharing sebagai alternatif sistemik bagi bunga. 

Pendekatan Siddiqi sangat penting karena ia menghubungkan prinsip-prinsip normatif 
Islam dengan instrumen yang dapat dioperasionalisasikan oleh lembaga keuangan modern 
(Febrianty et al., 2025). Hal ini membuka jalan bagi berdirinya bank syariah pertama pada 
akhir 1970-an. Sementara itu, Khurshid Ahmad berkontribusi pada tingkat makro: 

1) ia mengembangkan metodologi ilmu ekonomi Islam. 

2) memperluas kajian ekonomi syariah ke isu pembangunan nasional. 

3) menekankan integrasi antara moralitas Islam dan kebijakan publik, termasuk distribusi 
pendapatan dan pengentasan kemiskinan. 

Keduanya berperan dalam memformulasikan struktur ekonomi Islam sebagai disiplin 
ilmu modern yang dapat diterapkan dalam kebijakan negara maupun praktik keuangan 
(Amalia et al., 2024). 

d. M. Umer Chapra: Maqasid al-Shariah dan Kesejahteraan Sosial 

Hasil penelitian menegaskan bahwa M. Umer Chapra memiliki kontribusi yang sangat 
strategis dalam memodernisasi analisis ekonomi Islam melalui pendekatan maqasid al-
shariah. Chapra memadukan teori ekonomi modern dengan tujuan-tujuan syariah yang 
mencakup pemeliharaan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (Zailani et al., 2022). 
Melalui pendekatan ini, ia membentuk kerangka teoretis ekonomi Islam yang melihat 
kesejahteraan tidak hanya sebagai output ekonomi, tetapi sebagai pembangunan manusia 
yang integral. Chapra menekankan empat aspek utama: 

1) Keadilan sosial, sebagai elemen utama keseimbangan ekonomi. 

2) Stabilitas makro, melalui sistem keuangan yang bebas dari spekulasi dan bunga. 

3) Pembangunan manusia, sebagai inti dari pertumbuhan berkelanjutan. 

4) Reformasi institusional, terutama melalui penguatan zakat, wakaf, dan instrumen 
redistribusi. 

Pendekatan Chapra menjadikan ekonomi Islam relevan untuk tantangan kontemporer, 
termasuk kemiskinan, ketimpangan, dan ketidakstabilan keuangan. Kerangka maqasid 
menjembatani idealisme normatif Islam dengan kebutuhan praktis kebijakan ekonomi 
modern. 

Institusionalisasi Ekonomi Islam: Transformasi dari Wacana ke Praktik 

Periode 1960–1980 tidak hanya merupakan fase konsolidasi intelektual, tetapi juga 
menjadi titik balik penting ketika gagasan ekonomi Islam mulai berubah menjadi praktik 
institusional yang konkret. Hasil penelitian menunjukkan bahwa fase ini merupakan era 
transisi yang membawa ekonomi Islam keluar dari ruang teoritis yang sebelumnya 
didominasi perdebatan filosofis, normatif, dan metodologis menuju penerapan praktis 
dalam bentuk institusi keuangan, kebijakan pembangunan, dan organisasi internasional. 



Vol. 11, No. 01, 2026, Pages 128-145 | 137 

 

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu 

Transformasi ini memiliki dampak struktural yang besar karena menjadikan ekonomi Islam 
bukan lagi sekadar alternatif konseptual, tetapi sebuah sistem yang mampu beroperasi 
dalam realitas ekonomi global. 

Salah satu momentum paling berpengaruh adalah Konferensi Ekonomi Islam Pertama 
di Mekkah tahun 1976. Konferensi ini mempertemukan para ulama, akademisi, birokrat, dan 
ekonom Muslim dari berbagai negara, sehingga menjadi forum kolektif pertama bagi 
pembentukan konsensus teoritis dan agenda praktis ekonomi Islam (Mubarrok et al., 2022). 
Hasil kajian menunjukkan bahwa konferensi tersebut tidak hanya berfungsi sebagai forum 
akademik, tetapi juga sebagai arena artikulasi aspirasi politik dunia Muslim untuk memiliki 
sistem keuangan dan pembangunan yang sesuai dengan nilai-nilai Islam. Di sinilah lahir 
berbagai rekomendasi strategis mengenai perbankan tanpa riba, peran zakat dalam 
kebijakan publik, serta perlunya lembaga internasional yang mendukung praktik keuangan 
syariah. 

Momentum institusional lain yang sangat menentukan adalah pendirian Islamic 
Development Bank (IDB) pada tahun 1975. IDB merupakan terobosan besar karena menjadi 
lembaga keuangan multilateral pertama yang beroperasi berdasarkan prinsip syariah 
(Purwanto et al., 2025). Hasil penelitian menegaskan bahwa IDB memberikan legitimasi 
global bagi ekonomi Islam, terutama dalam hal pembiayaan pembangunan, investasi 
berbasis nilai, dan dukungan terhadap negara-negara anggota Organisasi Konferensi Islam 
(OKI). Melalui IDB, gagasan ekonomi Islam memperoleh ruang operasional yang lebih luas, 
tidak hanya sebagai konsep ilmiah tetapi sebagai bagian dari arsitektur keuangan 
internasional. Keberadaan IDB juga mendorong penelitian, standardisasi, dan 
pengembangan instrumen keuangan syariah yang lebih terstruktur. 

Transformasi institusional semakin nyata dengan lahirnya bank-bank Islam pertama, 
seperti Dubai Islamic Bank (1975) dan eksperimen keuangan tanpa bunga Mit Ghamr di 
Mesir (1963) yang dipelopori oleh Ahmad al-Najjar (Jafari, 2021). Mit Ghamr sering dianggap 
sebagai laboratorium awal bagi perbankan syariah modern karena menggabungkan prinsip 
pembiayaan koperatif, investasi berbagi risiko, dan nilai sosial komunitas. Keberhasilan 
eksperimen ini menjadi inspirasi bagi terbentuknya bank-bank Islam di berbagai negara pada 
dekade berikutnya. Sedangkan Dubai Islamic Bank menjadi institusi komersial pertama yang 
beroperasi secara penuh menggunakan prinsip syariah, menandai konsolidasi ekonomi 
Islam pada sektor industri finansial global. 

Institusionalisasi ini menunjukkan adanya pergeseran signifikan yaitu  ekonomi Islam 
telah bergerak dari tataran normatif yang menekankan nilai, prinsip, dan kritik terhadap 
sistem kapitalisme/sosialisme dengan menuju tataran praktis yang dapat dioperasikan, 
diatur, dan dievaluasi melalui indikator ekonomi modern. Hasil penelitian menekankan 
bahwa langkah institusional ini merupakan capaian revolusioner karena: 

a. Memberikan bukti empiris bahwa ekonomi Islam dapat diterapkan dalam konteks 
keuangan modern. 

b. Mendorong perubahan struktural pada industri perbankan dan pembangunan di 
negara-negara Muslim. 

c. Menghubungkan gagasan intelektual dengan kebijakan publik, sehingga mempercepat 
penerimaan ekonomi Islam oleh negara dan masyarakat. 



138 | Saeed Fayzul Hayat1, Idris Parakkasi2, Fatimah3 

 

This Article an open access under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

d. Membangun ekosistem keilmuan dan regulasi, yang kelak menjadi fondasi bagi 
pertumbuhan pesat keuangan syariah global pada era 1990-an hingga sekarang. 

Dengan demikian, institusionalisasi ekonomi Islam pada periode 1960–1980 bukan 
sekadar perkembangan teknis, melainkan tonggak sejarah yang menandai keberhasilan 
paradigma ekonomi Islam dalam memasuki ranah praksis dan mempengaruhi arsitektur 
ekonomi dunia Muslim secara berkelanjutan. 

Evolusi Epistemologi Ekonomi Islam: Dari Normatif ke Ilmiah  

Periode 1960–1980 menandai fase penting dalam perkembangan epistemologi 
ekonomi Islam. Pada tahap awal, wacana ekonomi Islam didominasi oleh kritik moral dan 
etis terhadap kapitalisme dan sosialisme, terutama terkait riba, eksploitasi, ketimpangan, 
serta absennya nilai-nilai spiritual dalam sistem ekonomi modern (Fadillah et al., 2024). 
Pendekatan awal ini bersifat normatif yang berlandaskan pada dalil-dalil syariah dan 
argumentasi moral tanpa disertai perangkat analitis yang memadai untuk membangun teori 
ekonomi yang operasional. Namun, memasuki dekade 1970-an, penelitian menunjukkan 
adanya pergeseran fundamental yaitu ekonomi Islam mulai diperlakukan sebagai ilmu 
(discipline) yang membutuhkan metodologi, teori, dan kerangka analitis tersendiri. 
Pergeseran ini membentuk fondasi epistemik bagi ilmu ekonomi Islam modern. 

Hasil penelitian mengungkap bahwa perubahan ini dipengaruhi oleh kombinasi faktor 
mulai dari kebangkitan intelektual Islam, meningkatnya kebutuhan praktis atas sistem 
keuangan alternatif, berkembangnya institusi ekonomi syariah, hingga tuntutan akademik 
agar ekonomi Islam memiliki kredibilitas ilmiah yang setara dengan ekonomi konvensional. 
Proses evolusi epistemologi tersebut tampak melalui beberapa indikator utama. 

Pertama, semakin banyak bermunculan karya analitis yang memanfaatkan teori 
ekonomi modern. Para ekonom Muslim seperti Siddiqi, Chapra, dan Mannan tidak hanya 
mengutip ayat atau hadis, tetapi juga menggunakan teori-teori ekonomi seperti distribusi 
pendapatan, pasar, informasi asimetris, insentif, dan stabilitas makro. Mereka 
menggabungkan analisis ekonomi dengan nilai-nilai syariah, sehingga ekonomi Islam tidak 
lagi sekadar kritik moral, tetapi alternatif teoretis. 

Kedua, muncul metodologi penelitian ekonomi Islam yang sistematis. Para sarjana 
mulai mengembangkan pendekatan empiris, komparatif, dan normatif-positif untuk 
menganalisis instrumen seperti zakat, wakaf, perbankan syariah, dan pasar modal. Kajian 
ekonomi Islam mulai melibatkan metode statistik, studi kasus, analisis kebijakan, dan model-
model matematis sederhana, sehingga memperkuat landasan ilmiahnya. 

Ketiga, terjadi integrasi fiqh muamalah dengan teori ekonomi modern. Para pemikir 
menyadari bahwa fiqih muamalah menyediakan aspek legal-normatif, tetapi tidak cukup 
untuk menjawab dinamika pasar, produksi, risiko, atau globalisasi. Oleh karena itu, fiqih 
mulai diterjemahkan ke dalam kerangka analitis yang kompatibel dengan teori ekonomi 
kontemporer. Integrasi ini menghasilkan instrumen seperti musharakah, mudharabah, 
murabahah, serta model profit–loss sharing yang tidak hanya sah secara syariah tetapi juga 
logis secara ekonomi. 

Keempat, para sarjana mengembangkan konsep efisiensi, rasionalitas, dan insentif 
dalam perspektif syariah. Rasionalitas tidak lagi dimaknai sebagai maksimisasi utilitas 
material semata, tetapi sebagai pilihan sadar untuk mencapai keberkahan, keadilan, dan 
kesejahteraan kolektif. Efisiensi dalam ekonomi Islam dipahami sebagai optimasi sumber 



Vol. 11, No. 01, 2026, Pages 128-145 | 139 

 

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu 

daya yang selaras dengan maqasid, bukan sekadar minimisasi biaya. Dengan demikian, 
ekonomi Islam memperluas cakupan analitis ekonomi konvensional dengan dimensi etis dan 
sosial. 

Kelima, evolusi epistemologi ditandai oleh semakin luasnya penggunaan maqasid al-
shariah sebagai kerangka analisis. Jika sebelumnya maqasid lebih banyak digunakan dalam 
kajian ushul fiqh, maka pada 1970-an ia mulai diterapkan dalam analisis kebijakan ekonomi, 
sistem keuangan, pembangunan manusia, serta strategi pengurangan kemiskinan. Maqasid 
memberikan panduan normatif sekaligus analitis dalam menilai apakah suatu kebijakan atau 
instrumen ekonomi membawa kemaslahatan atau justru menimbulkan kerusakan sosial. 

Transformasi epistemologi ini menjadi fondasi bagi tumbuhnya industri keuangan 
syariah modern dan sistem ekonomi Islam kontemporer. Tanpa perkembangan epistemik 
tersebut, ekonomi Islam tidak akan mampu menembus ranah institusi formal, sektor 
perbankan, ataupun kebijakan makro. Dengan kata lain, evolusi dari “wacana normatif” 
menuju “disiplin ilmiah” merupakan fase transformatif yang memungkinkan ekonomi Islam 
berkembang menjadi sistem teoretis dan praktis yang dapat bersaing dalam lanskap 
ekonomi global.  

Perdebatan Internal: Antara  Normativitas  dan Empiritas  

Salah satu temuan penting dalam penelitian mengenai perkembangan ekonomi Islam 
periode 1960–1980 adalah munculnya perdebatan epistemologis yang signifikan di 
kalangan para ekonom Muslim. Perdebatan tersebut menyangkut pertanyaan fundamental 
Apakah ekonomi Islam harus dibangun terutama sebagai sistem nilai (normatif), atau 
sebagai disiplin ilmiah yang tunduk pada metode empiris dan perangkat analitis modern? 
Ketegangan intelektual ini memainkan peran besar dalam menentukan arah perkembangan 
ekonomi Islam sebagai ilmu. 

Kelompok pertama adalah mazhab normatif-filosofis, yang menegaskan bahwa 
ekonomi Islam harus berangkat dari teks-teks syariah, maqasid, dan nilai moral yang 
bersumber dari wahyu. Bagi kelompok ini, ekonomi Islam tidak boleh kehilangan identitas 
teologisnya. Teori ekonomi, mekanisme pasar, dan institusi ekonomi harus tunduk pada 
prinsip tauhid, keadilan, dan etika sosial. Para pemikir seperti Mawdudi dan as-Sadr menjadi 
representasi mazhab ini, yang melihat bahwa ekonomi Islam lahir sebagai proyek peradaban 
yang berbeda secara fundamental dari kapitalisme maupun sosialisme. 

Kelompok kedua adalah mazhab teknokratis-empiris, yang berpendapat bahwa untuk 
menjadi disiplin ilmiah modern, ekonomi Islam harus mengadopsi metode empiris, analisis 
kuantitatif, dan pendekatan teknis sebagaimana lazimnya dalam ilmu ekonomi. Kelompok 
ini melihat pentingnya penggunaan data, model matematis, dan teori ekonomi modern agar 
ekonomi Islam dapat bersaing dalam wacana akademik internasional dan mampu 
diterapkan dalam kebijakan publik. Tokoh-tokoh seperti Siddiqi, Mannan, dan Chapra 
menjadi representasi mazhab ini, dengan menekankan pentingnya kompatibilitas 
metodologis antara syariah dan teknik ekonomi kontemporer. 

Kelompok ketiga, yang muncul sebagai hasil dialektika antara dua kubu sebelumnya, 
adalah mazhab maqasid dan integratif. Mazhab ini tidak menolak nilai moral maupun 
pendekatan empiris. sebaliknya, mereka berusaha menyintesiskan keduanya dalam 
kerangka epistemologi yang lebih komprehensif. Dalam pendekatan ini, maqasid al-shariah 
menjadi titik temu antara dimensi normatif dan realitas empiris. Analisis ekonomi tidak 



140 | Saeed Fayzul Hayat1, Idris Parakkasi2, Fatimah3 

 

This Article an open access under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

hanya dinilai berdasarkan efisiensi atau pertumbuhan, tetapi juga kontribusinya pada 
kesejahteraan manusia, keadilan, dan kemaslahatan. Mazhab ini merupakan jembatan yang 
memungkinkan ekonomi Islam berkembang secara metodologis sekaligus mempertahankan 
identitas etisnya. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa perdebatan ini bukanlah hambatan, melainkan 
kekuatan yang memperkaya cakrawala ekonomi Islam. Perbedaan metodologis tersebut 
mendorong pengembangan teori yang lebih matang, memperluas ruang lingkup riset, serta 
mempercepat transformasi ekonomi Islam dari sekadar wacana moral menjadi disiplin 
ilmiah modern yang memiliki perangkat analitis, metodologi, dan aplikasi praktis. 

Model Konseptual: Interaksi antara Sejarah, Pemikiran, dan Institusi 

Pada tahap akhir, penelitian berhasil merumuskan bahwa kelahiran ekonomi Islam 
modern tidak dapat dipahami sebagai proses linear, melainkan sebagai hasil dari interaksi 
kompleks antara konteks historis, dinamika intelektual, dan proses institusionalisasi. Ketiga 
elemen tersebut saling memperkuat dan membentuk struktur paradigmatik ekonomi 
syariah modern. 

Pertama, konteks historis dunia Muslim yang ditandai oleh krisis identitas, ketimpangan 
ekonomi, dan kebutuhan pembangunan pasca-dekolonisasi, menciptakan dorongan kuat 
untuk menemukan model ekonomi yang lebih sesuai dengan nilai dan kebutuhan 
masyarakat Muslim. Krisis ekonomi global pada 1970-an, runtuhnya Bretton Woods, serta 
kegagalan kapitalisme dan sosialisme di mata negara berkembang menyiapkan ruang bagi 
alternatif berbasis syariah. 

Kedua, revolusi intelektual para pemikir ekonomi Islam mengisi ruang tersebut dengan 
formulasi teoritis yang terstruktur. Para pemikir seperti al-Mawdudi, as-Sadr, Siddiqi, Kahf, 
Khurshid Ahmad, dan Chapra tidak hanya memberikan kritik, tetapi juga menyusun kerangka 
konseptual tentang pasar, distribusi, kepemilikan, moralitas ekonomi, dan kebijakan publik. 
Pemikiran mereka mengintegrasikan fiqih, filsafat, dan ekonomi modern dalam satu 
kerangka epistemologis yang koheren. 

Ketiga, institusionalisasi gagasan ekonomi Islam dalam bentuk bank syariah, Islamic 
Development Bank (IDB), lembaga zakat modern, dan kebijakan publik berbasis syariah 
memungkinkan gagasan tersebut dioperasikan dan diuji dalam praktik nyata. 
Institusionalisasi ini menjadi penghubung antara teori dan realitas sosial-ekonomi, sekaligus 
mempercepat penerimaan global terhadap ekonomi Islam. Interaksi ketiga elemen ini 
menghasilkan paradigma ekonomi syariah modern yang memiliki ciri-ciri: 

a. Struktur teoretis yang jelas, berbasis nilai tauhid, keadilan, maqasid, dan mekanisme 
pasar bermoral. 

b. Konsep-konsep praktis seperti perbankan syariah, distribusi berbasis zakat dan wakaf, 
serta pembiayaan berbagi risiko. 

c. Kerangka metodologis yang memadukan normativitas, empirisisme, dan pendekatan 
integratif. 

d. Institusi ekonomi yang mampu beroperasi dalam konteks global. 

Dengan demikian, kelahiran ekonomi Islam modern merupakan hasil dari ko-evolusi 
antara sejarah, pemikiran, dan institusi. Paradigma ekonomi syariah bukan hanya produk 



Vol. 11, No. 01, 2026, Pages 128-145 | 141 

 

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu 

refleksi intelektual, tetapi juga respons terhadap perubahan geopolitik, kebutuhan 
pembangunan, dan eksperimen sosial yang terjadi di dunia Muslim sepanjang 1960–1980. 

Dari keseluruhan pembahasan dapat disimpulkan bahwa perkembangan ekonomi Islam 
pada periode 1960–1980 bukanlah proses sederhana, melainkan merupakan interaksi 
kompleks antara dinamika sejarah, kebangkitan intelektual, perkembangan epistemologi, 
dan transformasi kelembagaan. Konteks geopolitik dan krisis ideologi global menciptakan 
kebutuhan akan sistem ekonomi alternatif, sementara para pemikir Muslim merespons 
kebutuhan tersebut dengan membangun kerangka teoretis yang komprehensif. 
Institusionalisasi melalui bank syariah dan lembaga internasional memberikan ruang praktik 
bagi gagasan tersebut, sementara perdebatan internal justru memperkaya pendekatan 
metodologisnya. Keseluruhan proses ini membentuk fondasi kokoh bagi ekonomi syariah 
modern yang berkembang pesat hingga saat ini. 

4. KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa periode 1960–1980 merupakan fase paling krusial 
dalam lahirnya paradigma ekonomi syariah modern. Krisis legitimasi kapitalisme dan 
sosialisme pasca-Perang Dunia II, disertai kebutuhan dunia Muslim untuk membangun 
identitas ekonomi, politik pasca-dekolonisasi, menciptakan ruang intelektual bagi 
munculnya pemikiran ekonomi Islam yang lebih sistematis. Kontribusi tokoh seperti 
Mawdudi, as-Sadr, Siddiqi, Khurshid Ahmad, dan Chapra memperkuat fondasi normatif, 
filosofis, dan metodologis ekonomi Islam, sementara proses institusionalisasi melalui 
pendirian bank-bank Islam dan IDB menjadikan ekonomi Islam bergerak dari ranah wacana 
menuju praktik nyata. Perdebatan epistemologis antara mazhab normatif, empiris, dan 
maqasid justru menghasilkan disiplin ekonomi Islam yang matang secara teoritis, 
metodologis, dan kelembagaan menjadi fondasi yang memungkinkan tumbuhnya industri 
keuangan syariah global hingga hari ini. 

Berdasarkan temuan tersebut, diperlukan penguatan riset empiris dan interdisipliner 
untuk menguji relevansi dan efektivitas teori-teori ekonomi Islam dalam konteks 
kontemporer, khususnya terkait instrumen keuangan syariah, kebijakan fiskal, inklusi 
keuangan, dan pembangunan sosial. Pembuat kebijakan dan praktisi perlu 
mengintegrasikan maqasid al-shariah dalam desain regulasi dan produk keuangan agar 
ekonomi syariah tidak hanya sesuai syariah, tetapi juga berdampak pada kesejahteraan 
nyata masyarakat. Penguatan kurikulum ekonomi Islam, kolaborasi penelitian antara 
akademisi dan industri, serta evaluasi berkelanjutan terhadap institusi keuangan syariah 
sangat diperlukan untuk memastikan bahwa paradigma ekonomi syariah modern yang lahir 
pada 1960–1980 dapat terus berkembang secara adaptif, inovatif, dan berkelanjutan di era 
globalisasi. 

REFERENSI 

Ahmad, J. (2022). Faktor_Faktor Penyebab Kegagalan Pemerintah Hindia Belanda Dalam 
Mempertahankan Wilayah Kolonialnya Di Indonesia Tahun 1942. Historia: Jurnal 
Pendidik Dan Peneliti Sejarah, 5(2), 183–190. Https://Doi.Org/10.17509/ 
Historia.V5i2.44145  

Al Parisi, S., Ismail, N., & Indra. (2016). The Effect Of Maqasid-Based Development Variables 
On Economic Growth Based On Umer Chapra"S Perspective (Case Study: Nine Selected 



142 | Saeed Fayzul Hayat1, Idris Parakkasi2, Fatimah3 

 

This Article an open access under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

Oic Countries). Tazkia Islamic Finance And Business Review, 9(2). 
Https://Doi.Org/10.30993/Tifbr.V9i2.94  

Alafianta, N. F., Aziz, A. M., & Sahputra, J. (2021). A Historical Review Of The Development 
Of The Islamic Banking System (An Analytical Study). Al-Iktisab: Journal Of Islamic 
Economic Law, 5(2). Https://Doi.Org/10.21111/Al-Iktisab.V5i2.6799  

Amalia, A., Kumara, E. P., & Nareswari, W. (2024). Matematika Zakat: Menyeimbangkan 
Kewajiban Agama Dengan Kalkulasi Yang Tepat Dan Transparan. Religion : Jurnal 
Agama, Sosial, Dan Budaya, 3(3), 352–366. Https://Doi.Org/10.55606/ 
Agama.V3i3.1020  

Amri, H. (2017). Kelemahan Sistem Ekonomi Kapitalisme Dan Sosialisme Menurut 
Muhammad Sharif Chaudhry Dalam Karyanya Fundamental Of Islamic Economic 
System. Ekonomika Syariah: Jurnal Pemikiran Dan Pengembangan Ekonomi Syariah, 
2(2), 1–16. Https://Doi.Org/10.36908/Esha.V2i2.93  

Aneta, A., Yuliyani Solihin, D. I., Aneta, Y., Podungge, A. M., Wahab Podungge, A., & Hunawa, 
R. (2025). Problematika Produktivitas Aparatur Sipil Negara Menuju Perampingan 
Birokrasi. Hulondalo Jurnal Ilmu Pemerintahan Dan Ilmu Komunikasi, 4(1). 
Https://Doi.Org/10.59713/Jipik.V4i1.1163  

Anwer, Z., Khan, S., & Abu Bakar, M. (2020). Sharīʿah-Compliant Central Banking Practices: 
Lessons From Muslim Countries’ Experience. Isra International Journal Of Islamic 
Finance, 12(1), 7–26. Https://Doi.Org/10.1108/Ijif-01-2019-0007  

Arief Setiawan Adam, M., & Indrayani Hamin, D. (2024). Perbandingan Sistem Ekonomi 
Sosialisme, Kapitalisme, Dan Ekonomi Syariah: Sebuah Analisis Kritis Terhadap Prinsip, 
Implementasi, Dan Dampak Sosial. Jambura: Jurnal Ilmiah Manajemen Dan Bisnis, 7(2). 
Https://Doi.Org/10.37479/Jimb.V7i2.27698  

Bruno, R. L., Douarin, E., Korosteleva, J., & Radosevic, S. (2015). Technology Choices And 
Growth: Testing New Structural Economics In Transition Economies. Journal Of 
Economic Policy Reform, 18(2), 131–152. Https://Doi.Org/10.1080/ 
17487870.2015.1013541  

Dinia, N., Alafianta, N. F., & Ghazali, N. N. Binti. (2025). Implementation Of The Islamization 
Of Contemporary Knowledge (Iock) At The Department Of Islamic Economics, 
University Of Darussalam Gontor, Indonesia. Tasfiyah: Jurnal Pemikiran Islam, 9(2), 
265–298. Https://Doi.Org/10.21111/Tasfiyah.V9i2.14743  

Dokas, I., Oikonomou, G., Panagiotidis, M., & Spyromitros, E. (2023). Macroeconomic And 
Uncertainty Shocks’ Effects On Energy Prices: A Comprehensive Literature Review. 
Energies, 16(3). Https://Doi.Org/10.3390/En16031491  

Fadillah, M. I., Supriatono Purnomo, B., & Purnamasari, I. (2024). Islamic Economic 
Principles: A Critical Review Of Capitalism And A Vision For Justice. Equity: Jurnal 
Ekonomi, 12(02), 102–115. Https://Doi.Org/10.33019/Equity.V12i2.381  

Faizin, M., Zilda Raditya, F., & Pramesty, S. A. (2025). Institusi Dan Lembaga Pendidikan 
Islam: Peran, Sejarah Dan Tantangan Di Era Modern. Jurnal Mudabbir (Journal Research 
And Education Studies), 5(2). Https://Doi.Org/10.56832/ Mudabbir.V5i2.1859  

Febrianty, Y., Vitalia, F., Arzuna, P., & Ode, H. (2025). Legal Opportunities And Challenges In 
Indonesia’s Sharia Economy Post Covid-19: A Focus On Digitalisation And Regulation. 



Vol. 11, No. 01, 2026, Pages 128-145 | 143 

 

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu 

Istinbáth: Jurnal Hukum Dan Ekonomi Islam, 24(1), 110–118. 
Https://Doi.Org/10.20414/Ijhi.V24i1.958  

Furqani, H. (2015). Disiplin Dalam Pembuatan: Menilai Kemajuan Ekonomi Islam. Jurnal 
Ekonomi Moneter Dan Keuangan Islam, 1(1), 1–24. Https://Doi.Org/ 
10.21098/Jimf.V1i1.481  

Gunawan, M. R., & Herman, F. (2022). Islamic Fiscal Policy: A Scientometric Analysis Using 
R. Metodologi Ekonomi Islam, 1(1). Https://Doi.Org/10.58968/Iem.V1i1.121  

Haqparast, H., & Salangi, M. M. (2024). Impact Of Islamic Civilization On The European 
Intellectual Awakening: An Analytical Study. Sprin Journal Of Arts, Humanities And 
Social Sciences, 3(1), 57–62. Https://Doi.Org/10.55559/Sjahss.V3i1.223  

Ikram, Z., Siradjuddin, S., & Parakkasi, I. (2024). Perkembangan Sejarah Pemikiran Ekonomi 
Islam Periode 1960-1980. El-Mal: Jurnal Kajian Ekonomi & Bisnis Islam, 5(2), 745. 
Https://Doi.Org/10.47467/Elmal.V5i2.607  

Jafari, A. (2021). The Performativity And Institutionality Of “Islamicness” In “Islamic 
Tourism.” Jurnal Pariwisata Islam, 1(1), 5–21. Http://Jistour.Org/En-Us/Makele/Kinerja-
Dan-Kelembagaan-Keislaman-Dalam-Pariwisata-Islam/32/Pdf  

Kamari, I., & Faisal. (2023). Masalah Keasingan Dalam Masyarakat: Suatu Reviu Integratif 
Dalam Dimensi Politik, Ekonomi, Sosial, Pendidikan, Psikologi Dan Spiritualiti. Al-
Muqaddimah, 11(2). Https://Doi.Org/10.22452/Muqaddimah. Vol11no2.7  

Kvangraven, I. H. (2021). Beyond The Stereotype: Restating The Relevance Of The 
Dependency Research Programme. Development And Change, 52(1), 76–112. 
Https://Doi.Org/10.1111/Dech.12593  

Mace, S. (2025). Fragility Of Democratic Minimalism: Why The Ballot Is Insufficient For 
Democracy. Frontiers In Political Science, 7(1). Https://Doi.Org/10.3389/ 
Fpos.2025.1493830  

Malek Abadi, H. B., & Mehanna, Z. (2024). The Revolutionary Islamic Identity And The 
Revolutionary Woman From The Perspective Of Ayatollah Mohammad Baqir Al-Sadr. 
Journal Of Contemporary Islamic Studies (Jcis), 6(1), 63–72. 
Https://Doi.Org/10.22059/Jcis.2023.352371.1309  

Mubarrok, U. S., Ulfi, I., & Izzulhaq, M. A. (2022). Apa Itu Ekonomi Islam? Upaya 
Mengklasifikasikan Definisi Ekonomi Islam. Perisai: Islamic Banking And Finance Journal, 
6(2), 144–153. Https://Doi.Org/10.21070/Perisai.V6i2.1616  

Mubarrok, U. S., Wahyudi, M., & Ulfi, I. (2021). Unraveling Hafas Furqani’s Thought About 
The Methodology Of Islamic Economics. Amwaluna: Jurnal Ekonomi Dan Keuangan 
Syariah, 5(2), 155–170. Https://Doi.Org/10.29313/Amwaluna.V5i2 .5884  

Muhit, M., Maulana Darsono, M., & Syarif, N. (2023). Interkoneksi Nilai Filsafat Syariah Dan 
Filsafat Ekonomi Syariah. Ad-Deenar: Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Islam, 6(1), 61–88. 
Https://Doi.Org/10.30868/Ad.V6i001.3594  

Muslimin, J., Romlah, S., & Ramadhan, S. (2022). Economic Justice And The Spirit Of Islamic 
Economics: A Review Of Joseph E. Stiglitz And Muhammad Yunus’ Thoughts On 
Economic And Law. Jurnal Syarikah : Jurnal Ekonomi Islam, 8(1), 34–51. 
Https://Doi.Org/10.30997/Jsei.V8i1.5549  



144 | Saeed Fayzul Hayat1, Idris Parakkasi2, Fatimah3 

 

This Article an open access under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

Purwanto, A., Rasyid, C. N., & Kholis, N. (2025). Role Of Multilateral Institutions In Promoting 
Global Shariah-Compliant Trade In Developing Countries. Adpebi International Journal 
Of Business And Social Science, 5(2), 2808–0939. 
Https://Doi.Org/10.54099/Aijbs.V5i2.1351  

Rachmawati, E. N., & Ab Ghani, A. M. Bin. (2015). Akad Jual Beli Dalam Perspektif Fikih Dan 
Praktiknya Di Pasar Modal Indonesia. Al-’Adalah, 12(4), 785–806. 
Https://Doi.Org/10.24042/Adalah.V12i2.214  

Rahmadani, A. M., Daulay, H. D., Purba, N. A., Sofiah, N., Hidayatullah, R., & Hayati, F. (2025). 
Pemikiran Ekonomi Islam Kontemporer (Muhammad Baqir Al-Sadr, Ibrahim Umar 
Vadillo, Dan Umer Chapra). Jurnal Ilmiah Penelitian Mahasiswa, 3(4). 
Https://Doi.Org/10.61722/Jipm.V3i4.1137  

Rahmat, W., & Oktavia, L. A. (2024). Urgensi Administrasi Publik Dalam Islam : Tinjauan 
Maslahah Mursalah. Jurnal Hadratul Madaniyah, 11(1), 62–68. 
Https://Doi.Org/10.33084/Jhm.V11i1.7578  

Rahmayati. (2021). Competition Strategy In The Islamic Banking Industry: An Empirical 
Review. International Journal Of Business, Economics And Social Development, 2(2), 
65–71. Https://Doi.Org/10.46336/Ijbesd.V2i2.133  

Sagaf, U., Ibrahim, I., & Rafiuddin, R. (2024). Analisis Perbandingan Sistim Ekonomi Islam Dan 
Sistim Ekonomi Kapitalis. J-Esa (Jurnal Ekonomi Syariah), 7(1), 83–92. 
Https://Doi.Org/10.52266/Jesa.V7i1.3240  

Santika, W. H., & Surur, M. (2025). Merekonstruksi Ekonomi Pembangunan Dalam Perspektif 
Islam: Menjawab Kegagalan Kapitalisme Terhadap Kesejahteraan Sejati. Ekonomika45: 
Jurnal Ilmiah Manajemen, Ekonomi Bisnis, Kewirausahaan, 13(1), 112–121. 
Https://Doi.Org/10.30640/Ekonomika45.V13i1.5068  

Saputri, O. B. (2022). Komparasi Implementasi Pengelolaan Wakaf Uang Sebagai Alternatif 
Instrumen Kebijakan Fiskal Negara. Jurnal Masharif Al-Syariah: Jurnal Ekonomi Dan 
Perbankan Syariah, 7(1), 183–211. Https://Doi.Org/10.30651/ Jms.V7i1.8838  

Sial, F., Jafri, J., & Khaliq, A. (2023). Pakistan, China And The Structures Of Debt Distress: 
Resisting Bretton Woods. Development And Change, 54(5), 1226–1263. 
Https://Doi.Org/10.1111/Dech.12798  

Suadi, A. (2018). Peluang Dan Tantangan Lembaga Keuangan Syariah Dalam Menghadapi 
Era Pasar Bebas. Jurnal Hukum Dan Peradilan, 7(1), 1. 
Https://Doi.Org/10.25216/Jhp.7.1.2018.1-22  

Suherli, I. R., Janwari, Y., Djati, S. G., & Sukabumi, U. M. (2025). Volume 11 Nomor 1 Edisi 
Agustusi 2025 I 213. Islamic Banking: Jurnal Pemikiran Dan Pengembangan Perbankan 
Syariah, 11(1), 213. Https://Doi.Org/10.36908/Isbank.V11i1.1581  

Susila, H. J. (2024). Evolusi Pemikiran Ekonomi Islam Karya Muhammad Abdul Mannan: 
Kajian Literatur Historis. Visioner : Jurnal Manajemen Dan Bisnis, 13(2), 172–186. 
Https://Doi.Org/10.52630/Jmbv.V13.I02.22  

Usman, A. (2021). Revitalisasi Gerakan Pembaruan Persatuan Persis (Persis). Mukaddimah: 
Jurnal Studi Islam, 6(2). Https://Doi.Org/10.14421/Mjsi.62.2922 

Wahid, A., Janwari, Y., & Jubaedah, D. (2023). Mazhab Dan Pemikiran Ekonomi Islam 
Kontemporer. Rayah Al-Islam, 7(3), 804–825. Https://Doi.Org/10.37274/ Rais.V7i3.780  



Vol. 11, No. 01, 2026, Pages 128-145 | 145 

 

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu 

Wani, A. S., & Malik, M. I. (2025). Islamic Economic Thought In Indian Subcontinent: 
Perceptions And Major Writings. Jurnal Literatur Ekonomi Islam, 6(1). 
Https://Doi.Org/10.58968/Jiel.V6i1.634  

Zailani, M. N., Mohd Satar, N. H., & Zakaria, R. H. (2022). Maqasid Al-Shariah Based Index Of 
Socio-Economic Development: A Literature Review. The Journal Of Muamalat And 
Islamic Finance Research, 19, 47–62. Https://Doi.Org/ 10.33102/Jmifr.V19i1.409 


