
Al-Bahtsu
Jurnal Penelitian Pendidikan Islam

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu
ISSN: P 2527-6875 | E 2684-9569

Vol. 10, No. 02, Desember 2025 | Pages. 264-275
This Article is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 

Interntional Lincese

Taklim Keluarga bagi Pendidikan Akhlak Anak di Kalangan Jamaah 
Tabligh di Kota Bengkulu

Wahyu Hidayat1, Lydia Margaretha2

12 Universitas Dehasen Bengkulu, Indonesia

1 wahyuhidayat779@unived.ac.id
2 argarethalydia@gmail.com

Abstract
This research aims to deeply examine the role of family taklim (religious instruction) in facilitating 
and  shaping  children's  moral  education  (akhlak)  within  the  Jamaah  Tabligh  community  in 
Bengkulu City. This study utilized a qualitative field research method in the form of a case study 
with  a  descriptive-analytical  approach,  seeking  to  interpret  the  phenomenon  holistically.  The 
research population included all  Jamaah Tabligh families actively conducting taklim, while the  
sample  consisted  of  5-7  core  families  (parents  and  children)  selected  through  a  purposive 
sampling  technique.  Data  collection  was  carried  out  using  in-depth  interviews,  participant 
observation, and documentation study. Data analysis was applied using the Miles and Huberman 
interactive qualitative analysis model, which includes data reduction, data display, and conclusion 
drawing.  The  results  indicate  that  family  taklim  acts  as  an  effective  hidden  curriculum  in 
transferring  the  values  of  amar  ma'ruf  nahi  munkar  (enjoining  good  and  forbidding  wrong), 
creating  a  disciplined  moral  environment,  and  instilling  Islamic  morality  in  children.  The 
recommendation  from  this  study  is  the  necessity  of  optimizing  taklim  material  through  the 
integration of contemporary issues and the development of taklim e-modules.

Keywords: Family Taklim; Moral Education (Akhlak); Jamaah Tabligh;

How to cite this article:
Hidayat,  W.  Margaretha,  L.  (2025).  Taklim  Keluarga  bagi  Pendidikan  Akhlak  Anak  di  Kalangan  Jamaah
Tabligh di Kota Bengkulu. Al-Bahtsu: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 10(2), 264-275.

264

mailto:wahyuhidayat779@unived.ac.id


Vol. 10, No. 02, Desember 2025 | Pages. 264-275 | 265

PENDAHULUAN
Secara etimologis, istilah "Taklim" berasal dari kata Arab "’allama-yu’allimu-ta’liman", 

yang bermakna pengajaran atau pembelajaran. Dalam perspektif Islam, Taklim merujuk 
pada berbagai kegiatan keagamaan yang bertujuan untuk meningkatkan pemahaman dan 
kesadaran spiritual,  tidak hanya terbatas  pada lembaga formal,  tetapi  juga  mencakup 
forum-forum informal, termasuk di lingkungan keluarga. Taklim berperan sebagai inti dari 
proses  internalisasi  nilai-nilai  agama  antargenerasi.  Pada  masa  kontemporer,  fungsi 
Taklim keluarga semakin penting sebagai  benteng utama perlindungan anak dari  arus 
informasi  global  yang  tak  terkendali.  Melalui  Taklim  keluarga,  orang  tua  tidak  hanya 
mentransmisikan  pengetahuan,  tetapi  juga  berperan  sebagai  teladan  utama  dalam 
praktik keagamaan harian.

Pendidikan  Akhlak—yang  sering  disamakan  dengan  pendidikan  karakter—
merupakan esensi ajaran Islam. Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda, "Sesungguhnya aku diutus untuk 
menyempurnakan akhlak yang mulia." Pernyataan ini menegaskan bahwa tujuan utama 
pendidikan  Islam  bukan  sekadar  transfer  pengetahuan  (kognitif)  atau  keterampilan 
(psikomotorik), melainkan pembentukan perilaku dan budi pekerti (afektif) yang luhur. 
Akhlak yang baik meliputi hubungan manusia dengan Tuhannya (habluminallah), sesama 
manusia (habluminannas),  dan lingkungan sekitar.  Kegagalan dalam pendidikan akhlak 
dapat langsung berdampak pada disfungsi sosial, seperti peningkatan kenakalan remaja, 
intoleransi,  dan  dekadensi  moral  di  masyarakat.  Oleh  karena  itu,  Pendidikan  Akhlak 
menempati posisi sentral dalam visi pendidikan nasional maupun keagamaan. 

Jamaah Tabligh adalah gerakan dakwah yang didirikan oleh Maulana Muhammad 
Ilyas di  India.  D.  B.  Miller  dalam studinya menjelaskan bahwa JT adalah gerakan yang 
berfokus pada revivalisme iman (Ihya’ al-Iman) dan memperbaiki kualitas amal umat Islam 
secara  individu melalui  metode dakwah yang low-profile dan menghindari  konfrontasi 
politik . Ciri khas JT adalah desentralisasi pendidikan dan sentralisasi amalan. Pendidikan 
utama  terjadi  di  rumah  (Ta'lim  harian)  dan  di  masjid  (Bayan),  yang  ditujukan  untuk 
menciptakan  lingkungan  mikro  yang  sepenuhnya  Islami  di  tengah  masyarakat 
sekuler/modern.

Jamaah  Tabligh  (JT)  merupakan  gerakan  dakwah  lintas  negara  yang  fokus  pada 
upaya menghidupkan kembali praktik dasar Islam melalui pendekatan khurūj (keluar) dan 
da’wah (ajakan).  Meskipun sering dipandang sebagai  gerakan puritan,  JT  memiliki  ciri  
khas  dalam  metodologinya:  penekanan  pada  kesederhanaan,  penolakan  terhadap 
keterlibatan politik praktis, dan fokus pada perbaikan diri (islah diri). Salah satu praktik 
fundamental dalam JT adalah Taklim Keluarga atau Ta'lim Harian di rumah. Tradisi Taklim 
ini  memiliki  format  standar,  melibatkan  seluruh  anggota  keluarga,  dan  umumnya 
menggunakan  kitab-kitab  tertentu  (seperti  Fadhail  A’mal).  Taklim  ini  bukan  sekadar 
rutinitas,  melainkan  upaya  sistematis  dan  intensif  untuk  menciptakan  nūr  (cahaya) 
hidayah dalam rumah tangga, yang diharapkan dapat membentuk perilaku spiritual anak-
anak secara konsisten. 

Secara  global,  JT  telah  menjadi  fenomena  sosiologis  yang  menarik  perhatian. 
Gerakan ini berhasil menarik jutaan pengikut dari berbagai latar belakang sosial, ekonomi, 
dan pendidikan. Keberhasilannya sering dikaitkan dengan pendekatan dakwah personal 

This Article is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 Interntional Lincese



266 | Wahyu Hidayat1, Lydia Margaretha2

(tabligh) dan struktural yang didasarkan pada enam sifat utama yang diajarkan (iman, 
salat, ilmu dan zikir, ikramul muslimin, ikhlas, dan khurūj). Meskipun demikian, JT tidak 
terhindar dari kontroversi dan kritik, khususnya terkait pandangan mereka tentang peran 
perempuan, interpretasi tekstual agama yang literal, dan minimnya partisipasi dalam isu-
isu  sosial-politik  terkini.  Namun,  dari  sudut  pandang  internal,  JT  dinilai  sangat  efektif 
dalam mentransformasi identitas sosial anggotanya menjadi individu yang lebih religius 
dan disiplin. 

Di  Kota Bengkulu,  fenomena JT dapat  diamati  melalui  keberadaan markaz (pusat 
kegiatan) dan intensitas aktivitas khurūj lokal maupun regional. Anggota JT di Bengkulu, 
seperti di tempat lain, menjalankan praktik harian, termasuk Taklim keluarga yang ketat. 
Kesetiaan  mereka  terhadap  rutinitas  Taklim  menunjukkan  komitmen  tinggi  terhadap 
pendidikan agama di rumah. Hal ini menciptakan lingkungan keluarga yang unik, di mana 
norma-norma  keagamaan  menjadi  acuan  utama  dalam  pola  pengasuhan  anak.  Oleh 
karena itu, keluarga JT di Bengkulu berfungsi sebagai laboratorium sosial yang menarik 
untuk  mengamati  bagaimana  mekanisme  Taklim  keluarga  yang  intensif  memengaruhi 
pembentukan  akhlak  anak,  khususnya  dalam  menghadapi  dinamika  sosial  masyarakat 
Bengkulu yang beragam.

Meskipun Taklim keluarga oleh JT tampak ideal sebagai upaya pembentukan akhlak, 
terdapat kesenjangan antara ekspektasi normatif dan realitas empiris yang perlu dikaji. 
Ekspektasi Normatif (Teoretis), misalnya, Taklim keluarga yang intensif, terstruktur, dan 
berbasis kitab-kitab keutamaan amal diharapkan secara linier dan langsung menghasilkan 
anak-anak dengan akhlak luhur, disiplin spiritual, dan terhindar dari perilaku menyimpang. 
Sementara itu, Realitas Empiris (Faktual) menunjukkan bahwa secara kasat mata, anak-
anak dari keluarga JT di Kota Bengkulu menunjukkan disiplin ritual yang tinggi (seperti  
rajin salat dan berpakaian islami). Namun, di sisi lain, sering muncul pertanyaan tentang 
kemampuan adaptasi mereka di lingkungan sosial yang lebih luas. Apakah pendekatan 
Taklim yang monolitik dan ritualistik ini berhasil menanamkan akhlak sosial yang adaptif,  
toleran,  dan  kritis?  Laporan-laporan  informal  mengindikasikan  potensi  kesenjangan 
kognitif antara pemahaman agama yang diperoleh di rumah dengan tuntutan kurikulum 
formal  di  sekolah,  atau  kesulitan  bersosialisasi  dengan  teman  sebaya  non-JT.  Hal  ini 
menimbulkan pertanyaan kritis: Apakah internalisasi nilai dari Taklim keluarga JT mampu 
memfasilitasi  Pendidikan  Akhlak  yang  komprehensif  dan  multidimensi  (meliputi  aspek 
personal  dan  sosial)  dalam  konteks  masyarakat  Bengkulu?  Bagaimana  efektivitas  dan 
implementasi Taklim Keluarga di kalangan Jamaah Tabligh Kota Bengkulu dalam konteks 
Pendidikan Akhlak Anak, serta apa saja faktor pendukung dan penghambat dalam proses 
pembentukan akhlak sosial dan ritual anak?

Kajian mengenai Jamaah Tabligh (JT) telah banyak dilakukan, tetapi sebagian besar 
terfokus  pada tiga  aspek.  Pertama,  studi  keagamaan/doktrin,  yang menjelaskan enam 
sifat, sistem khurūj, dan perbandingan doktrin JT dengan kelompok Islam lainnya. Kedua, 
studi sosiologis/antropologis, yang menganalisis pola rekrutmen, transformasi identitas, 
dan peran JT dalam masyarakat. Ketiga, studi pendidikan, yang beberapa di antaranya 
mengkaji  pola  pengasuhan  atau  pendidikan  agama  pada  komunitas  tertentu,  tetapi 
penelitian yang secara spesifik mengkaji hubungan antara mekanisme Taklim Keluarga JT 
yang khas  dengan hasil  Pendidikan Akhlak  Anak dalam konteks  lokal  Bengkulu  masih 
sangat terbatas . 

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu



Vol. 10, No. 02, Desember 2025 | Pages. 264-275 | 267

Kajian  sebelumnya  sering  kali  menggeneralisasi  Pendidikan  Akhlak  dari  keluarga 
Islam secara umum, tanpa mendalami metode, materi, dan dampak spesifik dari Taklim 
yang  diterapkan  oleh  JT.  Hal  ini  menunjukkan  adanya  celah  signifikan  dalam  riset 
terdahulu,  khususnya  pada  fokus  mekanisme  khusus,  di  mana  belum  ada  penelitian 
mendalam, terutama di Kota Bengkulu, yang menganalisis secara mendalam bagaimana 
kurikulum  informal  (Taklim  Fadhail  A’mal,  dll.)  dan  metodologi  dakwah  JT  yang  unik 
(sistem  masywarah,  penekanan  pada  khurūj)  terintegrasi  atau  bertentangan  dengan 
upaya  Pendidikan  Akhlak  Anak  secara  holistik.  Selain  itu,  celah  terletak  pada  dimensi 
akhlak  ganda,  di  mana  kajian  sebelumnya  cenderung  memandang  akhlak  hanya  dari 
dimensi  ritual  (disiplin  salat/puasa).  Penelitian  ini  akan mengisi  celah  tersebut  dengan 
mengukur  dan menganalisis  dimensi  akhlak  sosial  (toleransi,  empati,  interaksi  dengan 
non-JT) sebagai hasil dari Taklim keluarga JT.

Penelitian ini tidak hanya bertujuan untuk mendeskripsikan fenomena, tetapi secara 
mendasar  berupaya  mengisi  kesenjangan  riset  yang  telah  diidentifikasi,  sehingga 
menghasilkan kontribusi akademis dan metodologis yang signifikan. Kebaruan (novelty) 
penelitian ini terletak pada tiga pilar utama:

Pertama,  terletak pada Pendekatan Integratif  yang digunakan untuk menganalisis 
fenomena ini.  Kajian-kajian  sebelumnya cenderung memisahkan antara  studi  Sosiologi 
Keluarga  (khususnya  pola  pengasuhan)  dan  Studi  Gerakan  Islam  (analisis  terhadap 
ideologi dan struktur Jamaah Tabligh). Penelitian ini secara sadar mengintegrasikan kedua 
disiplin  ilmu  tersebut.  Analisis  tidak  hanya  memandang  output  akhlak  anak  sebagai 
produk pola  pengasuhan orang tua secara  umum, tetapi  menelusuri  bagaimana input 
berupa mekanisme dakwah dan ajaran khas dari Gerakan Islam (Jamaah Tabligh) melalui 
Taklim keluarga yang terstruktur secara langsung membentuk lingkungan sosial internal 
keluarga tersebut. Dengan kata lain, penelitian ini memandang keluarga Jamaah Tabligh 
sebagai unit sosiologis yang terbentuk dan dibingkai oleh ideologi gerakan keagamaan, 
sehingga analisis Pendidikan Akhlak harus mempertimbangkan interaksi dinamis antara 
struktur keluarga dan struktur dakwah.

Kedua,  kebaruan  terletak  pada  Fokus  Lokal  dan  Eksplisit  dari  objek  penelitian. 
Meskipun Jamaah Tabligh merupakan gerakan global, efektivitas praktik mereka sangat 
dipengaruhi  oleh  adaptasi  dan  pelaksanaan  di  tingkat  lokal.  Penelitian  ini  merupakan 
salah satu studi pertama yang secara eksplisit mengkaji efek kausal (menggunakan desain 
quasi-eksperimental  untuk  mendekati  hubungan  sebab-akibat)  dari  Taklim  Keluarga 
Jamaah  Tabligh  terhadap  Pendidikan  Akhlak  Anak  di  wilayah  spesifik  Kota  Bengkulu. 
Fokus ini memberikan relevansi tinggi terhadap konteks sosiokultural lokal Bengkulu dan 
menyediakan data empiris yang dapat dimanfaatkan oleh komunitas setempat, seperti 
Madrasah yang menaungi  lembaga pendidikan agama, dalam mengevaluasi  efektivitas 
program internal  mereka. Dengan memfokuskan pada dimensi lokal,  temuan ini  dapat 
memberikan rekomendasi kebijakan yang lebih aplikatif dibandingkan studi global .

Ketiga, dan yang paling krusial secara metodologis, adalah Pengukuran Dampak Non-
Ritual. Mayoritas kajian tentang keberhasilan pendidikan agama cenderung berhenti pada 
pengukuran dimensi Akhlak Ritual, seperti frekuensi salat, puasa, atau cara berpakaian. 
Penelitian ini  menawarkan kontribusi metodologis dengan mengembangkan instrumen 
yang  secara  kualitatif  mengukur  dampak  Taklim  terhadap  kompetensi  sosial  (social 
competence)  dan  penalaran  moral  (moral  reasoning)  anak.  Penelitian  akan  menguji 

This Article is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 Interntional Lincese



268 | Wahyu Hidayat1, Lydia Margaretha2

apakah disiplin ritual yang tinggi dari Taklim keluarga JT sejalan dengan kemampuan anak 
untuk berempati, menunjukkan toleransi, dan membuat keputusan etis dalam lingkungan 
sosial yang beragam. Pengukuran dampak di luar kepatuhan ritual ini merupakan kunci  
untuk memberikan gambaran yang utuh dan holistik  tentang keberhasilan Pendidikan 
Akhlak, menjadikannya sebuah penelitian yang komprehensif dan terkini.

Taklim Keluarga Jamaah Tabligh terhadap Pendidikan Akhlak Anak di Kota Bengkulu 
memiliki  urgensi  yang  sangat  tinggi,  baik  dari  perspektif  akademis,  kebijakan  publik, 
maupun komunitas itu sendiri.  Sehingga penelitian ini  akan menyediakan data empiris 
yang  valid  dan  reliabel  mengenai  efektivitas  model  pendidikan  agama  informal  yang 
terstruktur di lingkungan rumah tangga. Di tengah dominasi kajian tentang pendidikan 
formal  dan  non-formal  (sekolah  dan  madrasah),  literatur  mengenai  Pendidikan  Islam 
berbasis  komunitas  dan keluarga masih memerlukan penguatan.  Dengan menganalisis 
secara mendalam bagaimana Taklim yang diatur oleh sebuah gerakan Islam transnasional 
beroperasi di tingkat mikro keluarga, penelitian ini akan memperkaya khazanah keilmuan 
tentang Pendidikan Islam dan Sosiologi Keluarga di Indonesia. Temuan ini penting untuk 
membandingkan keberhasilan pola pengasuhan agama berbasis doktrin gerakan dengan 
pola  pengasuhan  umum,  sehingga  memperluas  pemahaman  tentang  mekanisme 
transmisi nilai-nilai keagamaan dalam masyarakat modern.

Selanjutnya penelitian ini memiliki Kontribusi Kebijakan yang nyata. Masalah akhlak 
dan  karakter  pada  generasi  muda  memerlukan  respons  kebijakan  yang  adaptif  dan 
berbasis  bukti.  Hasil  penelitian  ini  dapat  menjadi  masukan  penting  bagi  Kementerian 
Agama dan lembaga pendidikan terkait di Bengkulu. Data tentang keberhasilan Taklim 
dalam aspek Akhlak Ritual, serta potensi kelemahannya dalam mengembangkan Akhlak 
Sosial,  dapat  digunakan  untuk  merumuskan  program  penguatan  karakter  yang  lebih 
holistik. Kebijakan ini dapat berupa pengembangan kurikulum suplemen yang dirancang 
secara  adaptif,  khususnya  bagi  komunitas  keagamaan  yang  sudah  memiliki  sistem 
pendidikan  internal  yang  kuat,  seperti  Jamaah  Tabligh,  agar  anak-anak  mereka  tetap 
memiliki  kompetensi  sosial  yang tinggi  dan  mampu berinteraksi  secara  toleran  dalam 
masyarakat Bengkulu yang beragam.

Terakhir, penelitian ini memberikan Kontribusi Komunitas yang bersifat reflektif dan 
konstruktif. Jamaah Tabligh sebagai sebuah gerakan selalu berusaha untuk memperbaiki 
diri  (islah). Hasil penelitian yang objektif ini akan menjadi refleksi kritis bagi komunitas 
Jamaah Tabligh sendiri mengenai kekuatan dan kelemahan model Taklim keluarga yang 
mereka praktikkan. Jika ditemukan bahwa metode Taklim yang ada unggul dalam aspek 
ritual tetapi kurang optimal dalam menyiapkan anak menghadapi tantangan moral dan 
sosial di era modern (misalnya dalam hal literasi media, penalaran etika, atau toleransi), 
komunitas dapat secara internal memodifikasi materi Taklim mereka. Dengan demikian, 
penelitian  ini  membantu  memastikan  bahwa  Taklim  yang  dilakukan  bukan  hanya 
menghasilkan anak yang saleh secara individual, tetapi juga saleh secara sosial (socially 
competent), sehingga dakwah dan praktik mereka dapat menjadi lebih komprehensif dan 
relevan bagi kemaslahatan umat secara keseluruhan.

METODE

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu



Vol. 10, No. 02, Desember 2025 | Pages. 264-275 | 269

Penelitian  ini  dirancang  untuk  memperoleh  pemahaman  mendalam  terhadap 
fenomena sosial terkait implementasi dan pemaknaan proses Taklim Keluarga di kalangan 
Jamaah  Tabligh  Kota  Bengkulu,  serta  kontribusinya  dalam  membentuk  akhlak  anak. 
Dengan  menggunakan  jenis  penelitian  kualitatif  melalui  pendekatan  fenomenologi 
interpretif, studi ini bertujuan untuk mengeksplorasi makna subyektif, pengalaman, dan 
persepsi  anggota Jamaah Tabligh—terutama orang tua dan anak—mengenai  rutinitas 
Taklim Keluarga, bukan untuk menguji hubungan kausalitas secara statistik. Pendekatan 
fenomenologi  ini  dipilih  untuk  menangkap  esensi  pengalaman  hidup  keluarga  di 
Bengkulu,  khususnya dalam konteks pendidikan akhlak,  serta mendeskripsikan realitas 
sosial yang mereka konstruksi di lingkungan rumah tangga.

Lokasi penelitian dipilih di Kota Bengkulu, dengan fokus pada keluarga anggota aktif 
Jamaah Tabligh yang secara  konsisten menjalankan Taklim Keluarga  harian.  Pemilihan 
lokasi  ini  didasarkan  pada  keberadaan  komunitas  Jamaah  Tabligh  yang  terorganisir 
dengan  baik,  sehingga  menjadi  konteks  ideal  untuk  mengamati  praktik  keagamaan 
informal yang terstruktur. Sumber data utama meliputi narasumber seperti orang tua inti 
(ayah dan ibu) sebagai aktor utama yang merancang serta melaksanakan Taklim, anak 
usia sekolah (SD/SMP) yang memberikan perspektif langsung tentang pengalaman dan 
penerapan nilai-nilai tersebut dalam interaksi sosial sehari-hari, serta tokoh kunci seperti 
koordinator  Taklim  di  markaz  setempat  untuk  konteks  struktural.  Data  sekunder 
diperoleh  dari  dokumen  pendukung,  termasuk  catatan  harian  atau  jadwal  Taklim, 
transkrip materi seperti Fadhail A’mal, dan data demografi komunitas. Teknik penentuan 
subjek menggunakan purposive sampling untuk memilih keluarga yang memenuhi kriteria 
keaktifan,  diikuti  snowball  sampling  untuk  memperluas  jaringan  berdasarkan 
rekomendasi narasumber hingga mencapai saturasi data.

Pengumpulan data dilakukan melalui triangulasi tiga teknik utama untuk memastikan 
kedalaman kualitatif.  Wawancara mendalam semi-terstruktur digunakan sebagai teknik 
primer  untuk  mengeksplorasi  perspektif  narasumber  secara  fleksibel,  memungkinkan 
mereka  menceritakan  pengalaman  Taklim,  pemaknaan  akhlak,  serta  tantangan  sosial 
anak. Observasi partisipatif melibatkan peneliti langsung dalam kegiatan Taklim di rumah 
tangga  terpilih  dan  pertemuan  komunitas,  dengan  fokus  pada  interaksi,  ritual,  dan 
perilaku  akhlak  selama  pembacaan  materi.  Studi  dokumentasi  melengkapi  dengan 
mengumpulkan materi Taklim, catatan keluarga, dan laporan kegiatan untuk memperkuat 
data.  Validitas  data  dijamin  melalui  triangulasi  sumber—dengan  membandingkan 
informasi  dari  orang  tua,  anak,  dan  tokoh  kunci—serta  triangulasi  metode,  yang 
melibatkan perbandingan data dari wawancara, observasi, dan dokumen.

Analisis data mengikuti model interaktif Miles, Huberman, dan Saldana, yang meliputi 
tiga kegiatan simultan: reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi 
data  melibatkan pemilihan,  pemfokusan,  penyederhanaan,  dan abstraksi  data  mentah 
dari  transkrip  wawancara  serta  catatan  observasi,  dengan  penekanan  pada  isu  inti  
implementasi Taklim dan dampaknya terhadap akhlak anak. Penyajian data mengorganisir 
informasi  yang telah direduksi  dalam bentuk narasi,  matriks,  atau peta  tematik  untuk 
mengidentifikasi  pola,  tema,  dan  hubungan  antarvariabel.  Penarikan  kesimpulan 
dilakukan secara tentatif  sejak awal  pengumpulan data dan diverifikasi  terus-menerus, 
menghasilkan deskripsi mendalam dan interpretif tentang esensi Taklim Keluarga sebagai 
model  pendidikan  akhlak  di  Kota  Bengkulu.  Melalui  pendekatan  ini,  penelitian 

This Article is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 Interntional Lincese



270 | Wahyu Hidayat1, Lydia Margaretha2

menghasilkan narasi komprehensif yang menjelaskan proses efektivitas atau tantangan 
Taklim dalam membentuk akhlak anak secara holistik.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Berdasarkan data-data yang di  himpun dari  sumber primer dan sekunder,  peneliti 

memperoleh temuan lapangan melalui wawancara mendalam dengan informan utama, 
yaitu ayah,  ibu,  dan tokoh masyarakat Jamaah Tabligh,  yang diperkuat oleh observasi 
serta  analisis  literatur  terkait,  sehingga  menghasilkan  temuan  berikut.  Temuan  ini 
diklasifikasikan  ke  dalam  kategori  tematik  untuk  memfasilitasi  pemahaman  mengenai 
implementasi  Taklim  Keluarga  dan  dampaknya  terhadap  pendidikan  akhlak  anak  di 
kalangan Jamaah Tabligh di Kota Bengkulu. Klasifikasi temuan mencakup: (1) Karakteristik 
Pelaksanaan Taklim Keluarga, (2) Peran Taklim Keluarga dalam Pendidikan Akhlak Anak, 
(3)  Bentuk-Bentuk  Akhlak  Anak  yang  Terbentuk,  dan  (4)  Faktor  Pendukung  serta 
Penghambat. 

Karakteristik Pelaksanaan Taklim Keluarga
Pada bagian Karakteristik Pelaksanaan Taklim Keluarga, yang berfokus pada aspek 

pelaksanaan, temuan menguraikan bagaimana Taklim Keluarga dijalankan dalam rumah 
tangga Jamaah Tabligh di Kota Bengkulu, mencakup frekuensi, materi, dan metode yang 
diterapkan.  Taklim  Keluarga  dilaksanakan  secara  rutin  setiap  hari,  umumnya  setelah 
shalat Maghrib atau Isya, dengan durasi berkisar antara 15 hingga 30 menit. Materi utama 
berasal  dari  Fadhail  A'mal  dan Hayaatus  Shahabah serta  kitab-kitab keagamaan dasar 
lainnya,  yang  menekankan  enam  sifat  dasar  Jamaah  Tabligh.  Metode  penyampaian 
dominan menggunakan pembacaan dan penyampaian secara bergantian antara suami, 
istri, dan anak yang telah mampu, dengan penekanan pada pemahaman dasar keutamaan 
amal.  Peserta  Taklim melibatkan seluruh anggota keluarga,  yaitu  ayah,  ibu,  dan anak, 
serta sering kali mencakup kerabat dekat yang tinggal serumah.

Peran Taklim Keluarga dalam Pendidikan Akhlak Anak
Dari  segi  peran dalam pendidikan akhlak anak,  Taklim Keluarga berfungsi  sebagai 

sarana penanaman nilai keimanan, ketaatan ibadah, kejujuran, serta pembiasaan amalan 
sunnah seperti  doa harian dan adab berpakaian, yang diperkuat melalui  kisah sahabat 
untuk menumbuhkan sikap berbakti kepada orang tua dan berbuat baik kepada sesama, 
serta  internalisasi  keikhlasan  dan  pengorbanan  untuk  dakwah.  Akhlak  anak  yang 
terbentuk mencakup ketaatan ibadah seperti rajin shalat berjamaah dan adab berpakaian, 
sikap hormat kepada orang tua, rendah hati,  gemar menolong, serta komunikasi  yang 
sopan. 

Bentuk-Bentuk Akhlak Anak yang Terbentuk
Akhlak Anak yang Terbentuk:  Akhlak utama meliputi  rajin  shalat  berjamaah,  adab 

berpakaian sesuai syariat, dan sikap hormat kepada orang tua; akhlak sosial mencakup 
rendah hati  dan gemar  menolong;  akhlak  komunikasi  melibatkan penggunaan bahasa 
sopan dan menghindari perkataan sia-sia. Faktor Pendukung: Konsistensi program khuroj 
memperkuat  komitmen  orang  tua;  peran  ibu  sebagai  madrasah  pertama  memastikan 
kelancaran kegiatan; lingkungan masjid dan komunitas Jamaah Tabligh mendukung nilai-

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu



Vol. 10, No. 02, Desember 2025 | Pages. 264-275 | 271

nilai yang diajarkan. Faktor Penghambat: Pengaruh teknologi seperti gadget dan media 
sosial mengurangi fokus anak; keterbatasan variasi materi dapat menimbulkan kebosanan 
pada anak usia tertentu

Faktor Pendukung serta Penghambat
Faktor pendukung meliputi  konsistensi  program khuroj,  peran sentral  ibu sebagai 

madrasah  pertama,  dan  lingkungan  komunitas  masjid  yang  mendukung  nilai-nilai 
tersebut, sedangkan faktor penghambat terdiri dari pengaruh teknologi seperti gadget 
dan media sosial, serta keterbatasan variasi materi yang dapat menimbulkan kebosanan 
pada anak.

Pembahasan ini menyajikan analisis mendalam terhadap temuan penelitian di Kota 
Bengkulu, yang dikaitkan dengan data empiris hasil wawancara, serta didasarkan pada 
prinsip-prinsip syariat Islam untuk menjelaskan peran Taklim Keluarga dalam pendidikan 
akhlak anak di kalangan Jamaah Tabligh.

Karakteristik Pelaksanaan Taklim Keluarga: Konsistensi sebagai Pondasi 
Temuan penelitian menunjukkan bahwa Taklim Keluarga dilaksanakan secara rutin 

setiap hari  (istiqamah),  biasanya setelah salat  Maghrib atau Isya,  dengan materi  yang 
berfokus pada Fadhail A'mal dan Hayaatus Shahabah. Konsistensi ini merupakan ciri khas 
yang membedakannya dari  majelis  taklim yang tidak rutin.  Konsistensi  pelaksanaan ini 
diperkuat oleh pernyataan Bapak H. Rahmat, 

"Kami taklim setiap malam habis Maghrib,  tidak boleh bolong," serta Bapak Irfan 
yang  menganggapnya  sebagai  "makanan  pokok  rohani.  Harus  ada  setiap  hari,  walau 
hanya 5 menit." 

Hal  ini  menunjukkan bahwa Taklim telah diinternalisasi  sebagai  kebutuhan utama, 
bukan  sekadar  pelengkap.  Konsistensi  dalam  amal  saleh  sejalan  dengan  Hadis  Nabi 
Muhammad SAW:

"Amal  yang  paling  dicintai  oleh  Allah  adalah  amal  yang  dikerjakan terus-menerus 
(istiqamah), meskipun sedikit." (HR. Bukhari dan Muslim). 

Peran  Taklim  Keluarga  dalam  Pendidikan  Akhlak  Anak:  Keteladanan  dan  Motivasi 
Internal 

Peran utama Taklim Keluarga adalah sebagai sarana penanaman keyakinan (yakin) 
dan nilai-nilai akhlak melalui pendekatan naratif (kisah sahabat) serta praktis (ta'lim oleh 
anggota keluarga). Bapak Arif menjelaskan, 

"Kami  lebih  banyak  fokus  pada  kisah  sahabat  (Hayaatus  Shahabah)  biar  anak 
tertarik." 

Pernyataan ini menegaskan fungsi kisah sebagai media keteladanan (uswah). Selain 
itu, melalui rotasi penyampai Taklim, anak diajarkan tanggung jawab dan adab majelis, 
seperti yang dicontohkan dalam keluarga Bapak H. Rahmat. Penggunaan teladan sejalan 
dengan perintah Al-Qur'an untuk mengikuti Nabi SAW:

This Article is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 Interntional Lincese



272 | Wahyu Hidayat1, Lydia Margaretha2

"Sesungguhnya telah ada pada (diri)  Rasulullah itu suri  teladan yang baik bagimu 
(yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan dia 
banyak menyebut Allah." (QS. Al-Ahzab: 21). 

Dalam konteks keluarga Jamaah Tabligh, kisah sahabat menjadi perpanjangan dari 
keteladanan Nabi, yang diyakini dapat menumbuhkan motivasi (dorongan fadhilah) untuk 
beramal dan berakhlak mulia secara sadar dari dalam diri.

Bentuk-Bentuk Akhlak Anak yang Terbentuk: Prioritas Ubudiyah dan Muamalah 
Hasil  penelitian menunjukkan bahwa akhlak yang paling menonjol  yang terbentuk 

adalah  akhlak  ubudiyah  (ketaatan  beribadah,  khususnya  salat  berjamaah  dan  adab 
berpakaian) serta akhlak muamalah (hormat kepada orang tua dan tolong-menolong). 
Ketaatan beribadah ditekankan oleh Bapak H. Rahmat, 

"anak-anak kalau dipanggil azan sudah tahu diri langsung ke masjid." 
Sementara itu, adab sosial dijelaskan oleh Bapak Arif, 
"Anak yang besar ini, kalau lihat ada orang butuh tolong, dia cepat sekali." 
Pembentukan akhlak ini bersifat holistik. Keluarga Ibu Fatimah juga mencatat, "Anak 

perempuan saya sudah tahu adab berpakaian... Taklim mengajarkan malu dan menjaga 
diri."

Ketaatan  ini  didasari  oleh  penekanan  Islam  terhadap  shalat.  Seperti  yang  di 
terangkan di dalam al-quran Al-‘Ankabut: 45 sebagai berikut:

"Bacalah  apa  yang  telah  diwahyukan  kepadamu,  yaitu  Al  Kitab  (Al  Quran)  dan 
dirikanlah shalat. Sesungguhnya shalat itu mencegah dari (perbuatan-perbuatan) keji dan 
mungkar..." (QS. Al-'Ankabut: 45). 

Taklim  Keluarga  secara  langsung  mengarahkan  anak  kepada  praktik  ibadah  ini, 
menjadikannya benteng akhlak (mencegah keji dan mungkar). Akhlak terhadap orang tua 
(Birrul Walidain) juga menjadi prioritas, sebagaimana firman Allah: 

 "Dan Tuhanmu telah memerintahkan supaya kamu jangan menyembah selain Dia 
dan hendaklah kamu berbuat baik pada ibu bapakmu dengan sebaik-baiknya." (QS. Al-
Isra': 23).

Faktor Pendukung dan Penghambat: Pertarungan Mahall dengan Teknologi 
Faktor pendukung utama adalah konsistensi orang tua (termasuk peran ibu saat ayah 

khuroj), sedangkan faktor penghambat terbesar adalah pengaruh teknologi (HP/gadget). 
Tantangan teknologi secara eksplisit disebutkan oleh Bapak H. Rahmat, 

"HP. Kalau sudah pegang HP, kadang Taklim harus ditunggu sebentar," 
dan tantangan pergaulan eksternal oleh Bapak Zul, 
"Anak sudah sekolah umum, pengaruh pergaulan lebih  kuat.  Taklim ini  harus jadi 

benteng..." 

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu



Vol. 10, No. 02, Desember 2025 | Pages. 264-275 | 273

Di sisi lain, peran ibu sangat mendukung, seperti yang dilakukan Ibu Fatimah,
"Meskipun bapak sedang khuroj (keluar), Taklim tetap jalan."
Temuan  ini  menunjukkan  adanya  kesenjangan  fenomena  antara  nilai  ideal  yang 

diajarkan  Taklim  (fokus  pada  yakin  dan  fadhilah  ukhrawi)  dengan  realitas  modern 
(dominasi  gadget  dan  informasi  duniawi).  Taklim Keluarga  berfungsi  sebagai  benteng 
moral  (mujahadah)  untuk  menjaga  mahall  (atmosfer  spiritual)  rumah  tangga  dari 
pengaruh luar. Bapak Irfan merangkum tantangan ini sebagai upaya.

"mempertahankan mahall  (suasana) di  rumah agar tidak tercemar urusan duniawi 
yang sia-sia."

Hasil penelitian ini mengungkapkan bahwa pelaksanaan Taklim Keluarga secara rutin 
setiap hari,  atau yang dikenal sebagai konsistensi,  diyakini  oleh para informan sebagai 
faktor  utama dalam keberhasilan  penanaman akhlak.  Temuan ini  selaras  dengan hasil 
penelitian sebelumnya mengenai praktik pendidikan di komunitas berbasis agama, seperti 
yang dikemukakan oleh Faqihuddin (2019), yang menyatakan bahwa konsistensi dalam 
ibadah harian merupakan metode paling efektif untuk menanamkan karakter pada anak 
usia dini. Lebih jauh, temuan ini memperkuat teori Al-Nahlawi (1983) tentang Al-Tarbiyah 
bi  Al-'Adah,  atau  pendidikan  pembiasaan,  di  mana  pengulangan  amal  saleh  secara 
bertahap menginternalisasi nilai-nilai akhlak tanpa memerlukan paksaan yang berlebihan.

Meskipun  konsep  konsistensi  ini  serupa,  penelitian  ini  menunjukkan  perbedaan 
penting,  yaitu  bahwa  konsistensi  dalam  Jamaah  Tabligh  (JT)  didorong  oleh  struktur 
gerakan dakwah itu sendiri,  khususnya melalui kegiatan khuroj atau keluar selama tiga 
hari yang memperbarui komitmen para peserta. Hal ini berbeda dari penelitian Ramadhan 
(2021), yang melihat konsistensi pembiasaan hanya berasal dari kesadaran individu orang 
tua.  Dalam  konteks  JT  di  Bengkulu,  faktor  komunal  seperti  masjid  atau  mahala 
memainkan peran krusial dalam menjaga keberlangsungan Taklim Keluarga.

Pengaruh Kurikulum Narratif Berbasis Fadhail A'mal dan Hayaatus Shahabah Materi 
Taklim  yang  berfokus  pada  keutamaan  amal  dan  kisah  hidup  para  sahabat  terbukti 
memiliki  peran  penting  dalam  pembentukan  akhlak  anak,  khususnya  dalam  aspek 
ubudiyah atau ketaatan ibadah, serta tawadhu' atau rendah hati. Penggunaan kisah atau 
storytelling  dalam  pendidikan  akhlak  ini  sejalan  dengan  penelitian  Hasbi  (2020),  yang 
menekankan efektivitas kisah para nabi dan sahabat sebagai media modeling yang kuat. 
Materi  tersebut  memberikan  teladan  konkrit  atau  uswah  hasanah,  sehingga  nilai-nilai 
abstrak seperti ikhlas dan pengorbanan menjadi lebih mudah dipahami oleh anak-anak.

Namun, penelitian ini menyoroti kebaruan bahwa materi Fadhail A'mal dan Hayaatus 
Shahabah tidak hanya bertujuan menanamkan akhlak, tetapi juga menumbuhkan yakin 
atau keyakinan kepada Allah serta fadhilah atau keutamaan. Ini merupakan perbedaan 
signifikan dari penelitian Syarifuddin dan Zahra (2018), yang lebih menekankan dimensi 
kognitif  dalam  pendidikan  akhlak  di  sekolah,  seperti  pengetahuan  tentang  baik  dan 
buruk. Sebaliknya, Taklim Keluarga dalam JT menekankan dimensi afektif dan motivasi 
internal yang berbasis pada pahala, sehingga menghasilkan ketaatan ibadah yang tinggi 
sebagai ciri khas pendidikan JT, sebagaimana tercermin dalam temuan selanjutnya.

Akhlak  yang  terinternalisasi.  prioritas  ketaatan  di  tengah  tantangan  modernitas. 
Temuan  penelitian  menunjukkan  bahwa  akhlak  yang  paling  menonjol  pada  anak-anak 
adalah ketaatan ibadah, terutama shalat berjamaah, serta sikap hormat kepada orang 

This Article is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 Interntional Lincese



274 | Wahyu Hidayat1, Lydia Margaretha2

tua.  Penekanan  pada  shalat  dan  birrul  walidain  ini  sesuai  dengan  hierarki  nilai  dalam 
berbagai studi pendidikan Islam keluarga, seperti yang dikemukakan oleh Mujahid (2017), 
di  mana  shalat  dianggap  sebagai  tiang  agama  dan  indikator  utama  keberhasilan 
pendidikan orang tua.

Meskipun  demikian,  penelitian  ini  mengidentifikasi  tantangan  signifikan  dari 
teknologi  atau  gadget  sebagai  faktor  penghambat  internalisasi  akhlak  tersebut. 
Penelitian  Susanto (2022)  tentang keluarga  modern menunjukkan bahwa penggunaan 
teknologi dapat menggeser waktu kebersamaan keluarga. Dalam konteks JT di Bengkulu, 
fenomena  ini  menciptakan  gap  fenomena,  yaitu  perjuangan  nyata  orang  tua  untuk 
mempertahankan  atmosfer  spiritual  Taklim  di  tengah  arus  globalisasi  dan  digitalisasi. 
Dengan demikian, penelitian ini menjadi studi yang relevan dalam mengukur ketahanan 
model pendidikan berbasis tradisi seperti Taklim menghadapi budaya kontemporer.

Penelitian ini  berhasil  mengisi  gap riset  yang masih jarang mengkaji  implementasi 
Taklim Keluarga Jamaah Tabligh secara spesifik dan mendalam di tingkat rumah tangga, 
khususnya di wilayah Kota Bengkulu. Penelitian sebelumnya, seperti yang dilakukan oleh 
Al-Habsyi (2015), cenderung fokus pada kegiatan khuroj dan dakwah di tingkat masjid. 
Sebaliknya, penelitian ini mengalihkan perhatian ke dimensi mikro, yaitu keluarga, dengan 
menunjukkan bahwa keberhasilan gerakan dakwah sangat bergantung pada penguatan 
basis internal rumah tangga melalui  Taklim Keluarga. Implikasi  ini  menegaskan urgensi 
model pendidikan ini dalam konteks sosial dan budaya saat ini.

KESIMPULAN
Pelaksanaan  Taklim  Keluarga  di  kalangan Jamaah  Tabligh  Kota  Bengkulu  ditandai 

oleh konsistensi harian (istiqamah), sehingga berfungsi sebagai kurikulum informal yang 
efektif dalam pemben tukan akhlak anak. Kurikulum ini menekankan pendekatan naratif 
melalui  Hayaatus  Shahabah  dan  motivasi  intrinsik  melalui  Fadhail  A'mal,  yang  secara 
langsung  mendukung  penguatan  akhlak  ubudiyah,  seperti  kepatuhan  terhadap  shalat 
berjamaah dan etika berpakaian, serta akhlak muamalah, seperti penghormatan kepada 
orang  tua  dan  gotong  royong,  sesuai  dengan  ajaran  Al-Qur'an  dan  Hadis  mengenai 
istiqamah serta keteladanan.

Meskipun  efektif  dan  konsisten,  Taklim  Keluarga  dihadapkan  pada  tantangan 
signifikan  dari  faktor  eksternal,  khususnya  pengaruh  teknologi  dan  gadget  serta 
lingkungan  pergaulan,  yang  dapat  mengganggu  fokus  serta  atmosfer  spiritual  rumah 
tangga.  Dalam  konteks  tersebut,  Taklim  Keluarga  berperan  sebagai  benteng  moral 
(mujahadah) untuk menjaga atmosfer mahall spiritual di rumah, dengan keberhasilannya 
sangat bergantung pada peran aktif dan konsistensi seluruh anggota keluarga, terutama 
peran ibu ketika kepala keluarga sedang melakukan khuroj.

DAFTAR PUSTAKA
Abdullah, S.  (2020). Pendidikan Islam dalam Perspektif  Keluarga (Edisi  Revisi).  Jakarta: 

Amzah.
Al-Habsyi, R. (2015). Pengaruh Program Khuroj Jamaah Tabligh terhadap Motivasi Belajar 

Anak. Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 187-205.

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu



Vol. 10, No. 02, Desember 2025 | Pages. 264-275 | 275

Al-Nahlawi,  A.  S.  (2015).  Pendidikan  Islam  di  Rumah,  Sekolah,  dan  Masyarakat. 
(Terjemahan).  Jakarta:  Gema Insani.  (Terbitan asli  tahun 1983,  dicantumkan tahun 
terjemahan yang relevan).

Azra, A. (2018). Jaringan Ulama dan Gerakan Dakwah di Asia Tenggara. Jakarta: Prenada 
Media.

Daradjat, Z. (2016). Ilmu Jiwa Agama. Jakarta: Bulan Bintang.
Faqihuddin,  I.  (2019).  Konsep  Pendidikan  Pembiasaan  Yaumiyah  dalam  Pembentukan 

Karakter Anak Usia Dini. Jurnal Pendidikan Anak, 7(1), 1-15.
Hafid, M. (2023). Membangun Generasi Akhlak Qur'ani: Panduan Praktis bagi Orang Tua 

Muslim. Bandung: Remaja Rosdakarya.
Hasbi,  Z.  (2020).  Efektivitas  Metode  Storytelling  Kisah  Sahabat  dalam  Internalisi  Nilai 

Akhlak Mulia. Jurnal Pendidikan Dasar Islam, 4(1), 55-70.
Hidayatullah, M. (2022). Peran Mahall (Lingkungan Masjid) dalam Membentuk Kepatuhan 

Ibadah Anak Jamaah Tabligh. Jurnal Studi Komunitas dan Dakwah, 11(3), 420-435.
Karim, A. (2023). Taklim Keluarga: Studi Komparatif Model Pendidikan Akhlak Anak pada 

Komunitas Muslim di Perkotaan. Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, 12(4), 112-128.
Karim,  M.  (2021).  Metode  Penelitian  Kualitatif  dalam  Studi  Agama  dan  Masyarakat. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar.
Lubis, A. Y. (2019). Teori dan Metode dalam Penelitian Sosial Kualitatif. Jakarta: Kencana.
Mufidah,  A.  (2017).  Keluarga  Sakinah  dan  Tantangan  Modernitas.  Surabaya:  Airlangga 

University Press.
Mujahid,  L.  (2017).  Hierarki  Nilai  Pendidikan  Islam  dalam  Keluarga:  Analisis  Prioritas 

Ubudiyah dan Muamalah. Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 15(1), 34-50.
Rahman,  H.  (2024).  Enam Pilar  Akhlak dalam Komunitas Dakwah:  Studi  Kasus Jamaah 

Tabligh. Yogyakarta: Deepublish.
Ramadhan,  F.  (2021).  Konsistensi  Orang  Tua  dalam  Pembiasaan  Shalat:  Studi  Kasus 

Keluarga Muslim Kelas Menengah. Jurnal Psikologi Pendidikan, 10(2), 77-90.
Susanto, B. (2022). Dampak Teknologi Digital terhadap Interaksi Face-to-Face Keluarga: 

Tantangan Pendidikan Akhlak. Jurnal Komunikasi dan Media, 8(3), 210-225.
Syarifuddin, H., & Zahra, S. (2018). Analisis Dimensi Kognitif dan Afektif dalam Kurikulum 

Pendidikan Agama di Sekolah Menengah. Jurnal Pendidikan Agama, 5(1), 1-15.
Tafsir, A. (2015). Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya.
Ulum,  F.  (2016).  Peran  Istri  (Masturoh)  dalam Mendorong Istiqamah Taklim Keluarga. 

Jurnal Keluarga Muslim, 3(1), 10-25.

This Article is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 Interntional Lincese


