Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu

ISSN: P 2527-6875 | E 2684-9569

n I- Bﬂ h t’u Vol. 10, No. 02, Desember 2025 | Pages. 264-275
This Article is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0

Interntional Lincese

Jurnal Penelitian Pendidikan Islam

Taklim Keluarga bagi Pendidikan Akhlak Anak di Kalangan Jamaah
Tabligh di Kota Bengkulu

Wahyu Hidayat', Lydia Margaretha®
 Universitas Dehasen Bengkulu, Indonesia

'wahyuhidayat779@unived.ac.id
* argarethalydia@gmail.com

Abstract

This research aims to deeply examine the role of family taklim (religious instruction) in facilitating
and shaping children's moral education (akhlak) within the Jamaah Tabligh community in
Bengkulu City. This study utilized a qualitative field research method in the form of a case study
with a descriptive-analytical approach, seeking to interpret the phenomenon holistically. The
research population included all Jamaah Tabligh families actively conducting taklim, while the
sample consisted of 5-7 core families (parents and children) selected through a purposive
sampling technique. Data collection was carried out using in-depth interviews, participant
observation, and documentation study. Data analysis was applied using the Miles and Huberman
interactive qualitative analysis model, which includes data reduction, data display, and conclusion
drawing. The results indicate that family taklim acts as an effective hidden curriculum in
transferring the values of amar ma'ruf nahi munkar (enjoining good and forbidding wrong),
creating a disciplined moral environment, and instilling Islamic morality in children. The
recommendation from this study is the necessity of optimizing taklim material through the
integration of contemporary issues and the development of taklim e-modules.

Keywords: Family Taklim; Moral Education (Akhlak); Jamaah Tabligh;

How to cite this article:
Hidayat, W. Margaretha, L. (2025). Taklim Keluarga bagi Pendidikan Akhlak Anak di Kalangan Jamaah
Tabligh di Kota Bengkulu. Al-Bahtsu: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 10(2), 264-275.

264


mailto:wahyuhidayat779@unived.ac.id

Vol. 10, No. 02, Desember 2025 | Pages. 264-275 | 265

PENDAHULUAN

Secara etimologis, istilah "Taklim" berasal dari kata Arab '"’allama-yu’allimu-ta’liman",
yang bermakna pengajaran atau pembelajaran. Dalam perspektif Islam, Taklim merujuk
pada berbagai kegiatan keagamaan yang bertujuan untuk meningkatkan pemahaman dan
kesadaran spiritual, tidak hanya terbatas pada lembaga formal, tetapi juga mencakup
forum-forum informal, termasuk di lingkungan keluarga. Taklim berperan sebagai inti dari
proses internalisasi nilai-nilai agama antargenerasi. Pada masa kontemporer, fungsi
Taklim keluarga semakin penting sebagai benteng utama perlindungan anak dari arus
informasi global yang tak terkendali. Melalui Taklim keluarga, orang tua tidak hanya
mentransmisikan pengetahuan, tetapi juga berperan sebagai teladan utama dalam
praktik keagamaan harian.

Pendidikan Akhlak—yang sering disamakan dengan pendidikan karakter—
merupakan esensi ajaran Islam. Rasulullah # bersabda, "Sesungguhnya aku diutus untuk
menyempurnakan akhlak yang mulia." Pernyataan ini menegaskan bahwa tujuan utama
pendidikan Islam bukan sekadar transfer pengetahuan (kognitif) atau keterampilan
(psikomotorik), melainkan pembentukan perilaku dan budi pekerti (afektif) yang luhur.
Akhlak yang baik meliputi hubungan manusia dengan Tuhannya (habluminallah), sesama
manusia (habluminannas), dan lingkungan sekitar. Kegagalan dalam pendidikan akhlak
dapat langsung berdampak pada disfungsi sosial, seperti peningkatan kenakalan remaja,
intoleransi, dan dekadensi moral di masyarakat. Oleh karena itu, Pendidikan Akhlak
menempati posisi sentral dalam visi pendidikan nasional maupun keagamaan.

Jamaah Tabligh adalah gerakan dakwah yang didirikan oleh Maulana Muhammad
llyas di India. D. B. Miller dalam studinya menjelaskan bahwa JT adalah gerakan yang
berfokus pada revivalisme iman (lhya’ al-lman) dan memperbaiki kualitas amal umat Islam
secara individu melalui metode dakwah yang low-profile dan menghindari konfrontasi
politik . Ciri khas JT adalah desentralisasi pendidikan dan sentralisasi amalan. Pendidikan
utama terjadi di rumah (Ta'lim harian) dan di masjid (Bayan), yang ditujukan untuk
menciptakan lingkungan mikro yang sepenuhnya Islami di tengah masyarakat
sekuler/modern.

Jamaah Tabligh (JT) merupakan gerakan dakwah lintas negara yang fokus pada
upaya menghidupkan kembali praktik dasar Islam melalui pendekatan khurdj (keluar) dan
da’wah (ajakan). Meskipun sering dipandang sebagai gerakan puritan, JT memiliki ciri
khas dalam metodologinya: penekanan pada kesederhanaan, penolakan terhadap
keterlibatan politik praktis, dan fokus pada perbaikan diri (islah diri). Salah satu praktik
fundamental dalam JT adalah Taklim Keluarga atau Ta'lim Harian di rumah. Tradisi Taklim
ini memiliki format standar, melibatkan seluruh anggota keluarga, dan umumnya
menggunakan kitab-kitab tertentu (seperti Fadhail A’mal). Taklim ini bukan sekadar
rutinitas, melainkan upaya sistematis dan intensif untuk menciptakan nar (cahaya)
hidayah dalam rumah tangga, yang diharapkan dapat membentuk perilaku spiritual anak-
anak secara konsisten.

Secara global, JT telah menjadi fenomena sosiologis yang menarik perhatian.
Gerakan ini berhasil menarik jutaan pengikut dari berbagai latar belakang sosial, ekonomi,
dan pendidikan. Keberhasilannya sering dikaitkan dengan pendekatan dakwah personal

This Article is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 Interntional Lincese



266 | Wahyu Hidayat1, Lydia Margaretha2

(tabligh) dan struktural yang didasarkan pada enam sifat utama yang diajarkan (iman,
salat, ilmu dan zikir, ikramul muslimin, ikhlas, dan khurgj). Meskipun demikian, JT tidak
terhindar dari kontroversi dan kritik, khususnya terkait pandangan mereka tentang peran
perempuan, interpretasi tekstual agama yang literal, dan minimnya partisipasi dalam isu-
isu sosial-politik terkini. Namun, dari sudut pandang internal, JT dinilai sangat efektif
dalam mentransformasi identitas sosial anggotanya menjadi individu yang lebih religius
dan disiplin.

Di Kota Bengkulu, fenomena JT dapat diamati melalui keberadaan markaz (pusat
kegiatan) dan intensitas aktivitas khurdj lokal maupun regional. Anggota JT di Bengkulu,
seperti di tempat lain, menjalankan praktik harian, termasuk Taklim keluarga yang ketat.
Kesetiaan mereka terhadap rutinitas Taklim menunjukkan komitmen tinggi terhadap
pendidikan agama di rumah. Hal ini menciptakan lingkungan keluarga yang unik, di mana
norma-norma keagamaan menjadi acuan utama dalam pola pengasuhan anak. Oleh
karena itu, keluarga JT di Bengkulu berfungsi sebagai laboratorium sosial yang menarik
untuk mengamati bagaimana mekanisme Taklim keluarga yang intensif memengaruhi
pembentukan akhlak anak, khususnya dalam menghadapi dinamika sosial masyarakat
Bengkulu yang beragam.

Meskipun Taklim keluarga oleh JT tampak ideal sebagai upaya pembentukan akhlak,
terdapat kesenjangan antara ekspektasi normatif dan realitas empiris yang perlu dikaji.
Ekspektasi Normatif (Teoretis), misalnya, Taklim keluarga yang intensif, terstruktur, dan
berbasis kitab-kitab keutamaan amal diharapkan secara linier dan langsung menghasilkan
anak-anak dengan akhlak luhur, disiplin spiritual, dan terhindar dari perilaku menyimpang.
Sementara itu, Realitas Empiris (Faktual) menunjukkan bahwa secara kasat mata, anak-
anak dari keluarga JT di Kota Bengkulu menunjukkan disiplin ritual yang tinggi (seperti
rajin salat dan berpakaian islami). Namun, di sisi lain, sering muncul pertanyaan tentang
kemampuan adaptasi mereka di lingkungan sosial yang lebih luas. Apakah pendekatan
Taklim yang monolitik dan ritualistik ini berhasil menanamkan akhlak sosial yang adaptif,
toleran, dan kritis? Laporan-laporan informal mengindikasikan potensi kesenjangan
kognitif antara pemahaman agama yang diperoleh di rumah dengan tuntutan kurikulum
formal di sekolah, atau kesulitan bersosialisasi dengan teman sebaya non-JT. Hal ini
menimbulkan pertanyaan kritis: Apakah internalisasi nilai dari Taklim keluarga JT mampu
memfasilitasi Pendidikan Akhlak yang komprehensif dan multidimensi (meliputi aspek
personal dan sosial) dalam konteks masyarakat Bengkulu? Bagaimana efektivitas dan
implementasi Taklim Keluarga di kalangan Jamaah Tabligh Kota Bengkulu dalam konteks
Pendidikan Akhlak Anak, serta apa saja faktor pendukung dan penghambat dalam proses
pembentukan akhlak sosial dan ritual anak?

Kajian mengenai Jamaah Tabligh (JT) telah banyak dilakukan, tetapi sebagian besar
terfokus pada tiga aspek. Pertama, studi keagamaan/doktrin, yang menjelaskan enam
sifat, sistem khuruj, dan perbandingan doktrin JT dengan kelompok Islam lainnya. Kedua,
studi sosiologis/antropologis, yang menganalisis pola rekrutmen, transformasi identitas,
dan peran JT dalam masyarakat. Ketiga, studi pendidikan, yang beberapa di antaranya
mengkaji pola pengasuhan atau pendidikan agama pada komunitas tertentu, tetapi
penelitian yang secara spesifik mengkaji hubungan antara mekanisme Taklim Keluarga JT
yang khas dengan hasil Pendidikan Akhlak Anak dalam konteks lokal Bengkulu masih
sangat terbatas .

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu



Vol. 10, No. 02, Desember 2025 | Pages. 264-275 | 267

Kajian sebelumnya sering kali menggeneralisasi Pendidikan Akhlak dari keluarga
Islam secara umum, tanpa mendalami metode, materi, dan dampak spesifik dari Taklim
yang diterapkan oleh JT. Hal ini menunjukkan adanya celah signifikan dalam riset
terdahulu, khususnya pada fokus mekanisme khusus, di mana belum ada penelitian
mendalam, terutama di Kota Bengkulu, yang menganalisis secara mendalam bagaimana
kurikulum informal (Taklim Fadhail A’'mal, dIl.) dan metodologi dakwah JT yang unik
(sistem masywarah, penekanan pada khurdj) terintegrasi atau bertentangan dengan
upaya Pendidikan Akhlak Anak secara holistik. Selain itu, celah terletak pada dimensi
akhlak ganda, di mana kajian sebelumnya cenderung memandang akhlak hanya dari
dimensi ritual (disiplin salat/puasa). Penelitian ini akan mengisi celah tersebut dengan
mengukur dan menganalisis dimensi akhlak sosial (toleransi, empati, interaksi dengan
non-JT) sebagai hasil dari Taklim keluarga JT.

Penelitian ini tidak hanya bertujuan untuk mendeskripsikan fenomena, tetapi secara
mendasar berupaya mengisi kesenjangan riset yang telah diidentifikasi, sehingga
menghasilkan kontribusi akademis dan metodologis yang signifikan. Kebaruan (novelty)
penelitian ini terletak pada tiga pilar utama:

Pertama, terletak pada Pendekatan Integratif yang digunakan untuk menganalisis
fenomena ini. Kajian-kajian sebelumnya cenderung memisahkan antara studi Sosiologi
Keluarga (khususnya pola pengasuhan) dan Studi Gerakan Islam (analisis terhadap
ideologi dan struktur Jamaah Tabligh). Penelitian ini secara sadar mengintegrasikan kedua
disiplin ilmu tersebut. Analisis tidak hanya memandang output akhlak anak sebagai
produk pola pengasuhan orang tua secara umum, tetapi menelusuri bagaimana input
berupa mekanisme dakwah dan ajaran khas dari Gerakan Islam (Jamaah Tabligh) melalui
Taklim keluarga yang terstruktur secara langsung membentuk lingkungan sosial internal
keluarga tersebut. Dengan kata lain, penelitian ini memandang keluarga Jamaah Tabligh
sebagai unit sosiologis yang terbentuk dan dibingkai oleh ideologi gerakan keagamaan,
sehingga analisis Pendidikan Akhlak harus mempertimbangkan interaksi dinamis antara
struktur keluarga dan struktur dakwah.

Kedua, kebaruan terletak pada Fokus Lokal dan Eksplisit dari objek penelitian.
Meskipun Jamaah Tabligh merupakan gerakan global, efektivitas praktik mereka sangat
dipengaruhi oleh adaptasi dan pelaksanaan di tingkat lokal. Penelitian ini merupakan
salah satu studi pertama yang secara eksplisit mengkaji efek kausal (menggunakan desain
quasi-eksperimental untuk mendekati hubungan sebab-akibat) dari Taklim Keluarga
Jamaah Tabligh terhadap Pendidikan Akhlak Anak di wilayah spesifik Kota Bengkulu.
Fokus ini memberikan relevansi tinggi terhadap konteks sosiokultural lokal Bengkulu dan
menyediakan data empiris yang dapat dimanfaatkan oleh komunitas setempat, seperti
Madrasah yang menaungi lembaga pendidikan agama, dalam mengevaluasi efektivitas
program internal mereka. Dengan memfokuskan pada dimensi lokal, temuan ini dapat
memberikan rekomendasi kebijakan yang lebih aplikatif dibandingkan studi global .

Ketiga, dan yang paling krusial secara metodologis, adalah Pengukuran Dampak Non-
Ritual. Mayoritas kajian tentang keberhasilan pendidikan agama cenderung berhenti pada
pengukuran dimensi Akhlak Ritual, seperti frekuensi salat, puasa, atau cara berpakaian.
Penelitian ini menawarkan kontribusi metodologis dengan mengembangkan instrumen
yang secara kualitatif mengukur dampak Taklim terhadap kompetensi sosial (social
competence) dan penalaran moral (moral reasoning) anak. Penelitian akan menguji

This Article is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 Interntional Lincese



268 | Wahyu Hidayat1, Lydia Margaretha2

apakah disiplin ritual yang tinggi dari Taklim keluarga JT sejalan dengan kemampuan anak
untuk berempati, menunjukkan toleransi, dan membuat keputusan etis dalam lingkungan
sosial yang beragam. Pengukuran dampak di luar kepatuhan ritual ini merupakan kunci
untuk memberikan gambaran yang utuh dan holistik tentang keberhasilan Pendidikan
Akhlak, menjadikannya sebuah penelitian yang komprehensif dan terkini.

Taklim Keluarga Jamaah Tabligh terhadap Pendidikan Akhlak Anak di Kota Bengkulu
memiliki urgensi yang sangat tinggi, baik dari perspektif akademis, kebijakan publik,
maupun komunitas itu sendiri. Sehingga penelitian ini akan menyediakan data empiris
yang valid dan reliabel mengenai efektivitas model pendidikan agama informal yang
terstruktur di lingkungan rumah tangga. Di tengah dominasi kajian tentang pendidikan
formal dan non-formal (sekolah dan madrasah), literatur mengenai Pendidikan Islam
berbasis komunitas dan keluarga masih memerlukan penguatan. Dengan menganalisis
secara mendalam bagaimana Taklim yang diatur oleh sebuah gerakan Islam transnasional
beroperasi di tingkat mikro keluarga, penelitian ini akan memperkaya khazanah keilmuan
tentang Pendidikan Islam dan Sosiologi Keluarga di Indonesia. Temuan ini penting untuk
membandingkan keberhasilan pola pengasuhan agama berbasis doktrin gerakan dengan
pola pengasuhan umum, sehingga memperluas pemahaman tentang mekanisme
transmisi nilai-nilai keagamaan dalam masyarakat modern.

Selanjutnya penelitian ini memiliki Kontribusi Kebijakan yang nyata. Masalah akhlak
dan karakter pada generasi muda memerlukan respons kebijakan yang adaptif dan
berbasis bukti. Hasil penelitian ini dapat menjadi masukan penting bagi Kementerian
Agama dan lembaga pendidikan terkait di Bengkulu. Data tentang keberhasilan Taklim
dalam aspek Akhlak Ritual, serta potensi kelemahannya dalam mengembangkan Akhlak
Sosial, dapat digunakan untuk merumuskan program penguatan karakter yang lebih
holistik. Kebijakan ini dapat berupa pengembangan kurikulum suplemen yang dirancang
secara adaptif, khususnya bagi komunitas keagamaan yang sudah memiliki sistem
pendidikan internal yang kuat, seperti Jamaah Tabligh, agar anak-anak mereka tetap
memiliki kompetensi sosial yang tinggi dan mampu berinteraksi secara toleran dalam
masyarakat Bengkulu yang beragam.

Terakhir, penelitian ini memberikan Kontribusi Komunitas yang bersifat reflektif dan
konstruktif. Jamaah Tabligh sebagai sebuah gerakan selalu berusaha untuk memperbaiki
diri (islah). Hasil penelitian yang objektif ini akan menjadi refleksi kritis bagi komunitas
Jamaah Tabligh sendiri mengenai kekuatan dan kelemahan model Taklim keluarga yang
mereka praktikkan. Jika ditemukan bahwa metode Taklim yang ada unggul dalam aspek
ritual tetapi kurang optimal dalam menyiapkan anak menghadapi tantangan moral dan
sosial di era modern (misalnya dalam hal literasi media, penalaran etika, atau toleransi),
komunitas dapat secara internal memodifikasi materi Taklim mereka. Dengan demikian,
penelitian ini membantu memastikan bahwa Taklim yang dilakukan bukan hanya
menghasilkan anak yang saleh secara individual, tetapi juga saleh secara sosial (socially
competent), sehingga dakwah dan praktik mereka dapat menjadi lebih komprehensif dan
relevan bagi kemaslahatan umat secara keseluruhan.

METODE

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu



Vol. 10, No. 02, Desember 2025 | Pages. 264-275 | 269

Penelitian ini dirancang untuk memperoleh pemahaman mendalam terhadap
fenomena sosial terkait implementasi dan pemaknaan proses Taklim Keluarga di kalangan
Jamaah Tabligh Kota Bengkulu, serta kontribusinya dalam membentuk akhlak anak.
Dengan menggunakan jenis penelitian kualitatif melalui pendekatan fenomenologi
interpretif, studi ini bertujuan untuk mengeksplorasi makna subyektif, pengalaman, dan
persepsi anggota Jamaah Tabligh—terutama orang tua dan anak—mengenai rutinitas
Taklim Keluarga, bukan untuk menguji hubungan kausalitas secara statistik. Pendekatan
fenomenologi ini dipilih untuk menangkap esensi pengalaman hidup keluarga di
Bengkulu, khususnya dalam konteks pendidikan akhlak, serta mendeskripsikan realitas
sosial yang mereka konstruksi di lingkungan rumah tangga.

Lokasi penelitian dipilih di Kota Bengkulu, dengan fokus pada keluarga anggota aktif
Jamaah Tabligh yang secara konsisten menjalankan Taklim Keluarga harian. Pemilihan
lokasi ini didasarkan pada keberadaan komunitas Jamaah Tabligh yang terorganisir
dengan baik, sehingga menjadi konteks ideal untuk mengamati praktik keagamaan
informal yang terstruktur. Sumber data utama meliputi narasumber seperti orang tua inti
(ayah dan ibu) sebagai aktor utama yang merancang serta melaksanakan Taklim, anak
usia sekolah (SD/SMP) yang memberikan perspektif langsung tentang pengalaman dan
penerapan nilai-nilai tersebut dalam interaksi sosial sehari-hari, serta tokoh kunci seperti
koordinator Taklim di markaz setempat untuk konteks struktural. Data sekunder
diperoleh dari dokumen pendukung, termasuk catatan harian atau jadwal Taklim,
transkrip materi seperti Fadhail A’'mal, dan data demografi komunitas. Teknik penentuan
subjek menggunakan purposive sampling untuk memilih keluarga yang memenuhi kriteria
keaktifan, diikuti snowball sampling untuk memperluas jaringan berdasarkan
rekomendasi narasumber hingga mencapai saturasi data.

Pengumpulan data dilakukan melalui triangulasi tiga teknik utama untuk memastikan
kedalaman kualitatif. Wawancara mendalam semi-terstruktur digunakan sebagai teknik
primer untuk mengeksplorasi perspektif narasumber secara fleksibel, memungkinkan
mereka menceritakan pengalaman Taklim, pemaknaan akhlak, serta tantangan sosial
anak. Observasi partisipatif melibatkan peneliti langsung dalam kegiatan Taklim di rumah
tangga terpilih dan pertemuan komunitas, dengan fokus pada interaksi, ritual, dan
perilaku akhlak selama pembacaan materi. Studi dokumentasi melengkapi dengan
mengumpulkan materi Taklim, catatan keluarga, dan laporan kegiatan untuk memperkuat
data. Validitas data dijamin melalui triangulasi sumber—dengan membandingkan
informasi dari orang tua, anak, dan tokoh kunci—serta triangulasi metode, yang
melibatkan perbandingan data dari wawancara, observasi, dan dokumen.

Analisis data mengikuti model interaktif Miles, Huberman, dan Saldana, yang meliputi
tiga kegiatan simultan: reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi
data melibatkan pemilihan, pemfokusan, penyederhanaan, dan abstraksi data mentah
dari transkrip wawancara serta catatan observasi, dengan penekanan pada isu inti
implementasi Taklim dan dampaknya terhadap akhlak anak. Penyajian data mengorganisir
informasi yang telah direduksi dalam bentuk narasi, matriks, atau peta tematik untuk
mengidentifikasi pola, tema, dan hubungan antarvariabel. Penarikan kesimpulan
dilakukan secara tentatif sejak awal pengumpulan data dan diverifikasi terus-menerus,
menghasilkan deskripsi mendalam dan interpretif tentang esensi Taklim Keluarga sebagai
model pendidikan akhlak di Kota Bengkulu. Melalui pendekatan ini, penelitian

This Article is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 Interntional Lincese



270 | Wahyu Hidayat1, Lydia Margaretha2

menghasilkan narasi komprehensif yang menjelaskan proses efektivitas atau tantangan
Taklim dalam membentuk akhlak anak secara holistik.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Berdasarkan data-data yang di himpun dari sumber primer dan sekunder, peneliti
memperoleh temuan lapangan melalui wawancara mendalam dengan informan utama,
yaitu ayah, ibu, dan tokoh masyarakat Jamaah Tabligh, yang diperkuat oleh observasi
serta analisis literatur terkait, sehingga menghasilkan temuan berikut. Temuan ini
diklasifikasikan ke dalam kategori tematik untuk memfasilitasi pemahaman mengenai
implementasi Taklim Keluarga dan dampaknya terhadap pendidikan akhlak anak di
kalangan Jamaah Tabligh di Kota Bengkulu. Klasifikasi temuan mencakup: (1) Karakteristik
Pelaksanaan Taklim Keluarga, (2) Peran Taklim Keluarga dalam Pendidikan Akhlak Anak,
(3) Bentuk-Bentuk Akhlak Anak yang Terbentuk, dan (4) Faktor Pendukung serta
Penghambat.

Karakteristik Pelaksanaan Taklim Keluarga

Pada bagian Karakteristik Pelaksanaan Taklim Keluarga, yang berfokus pada aspek
pelaksanaan, temuan menguraikan bagaimana Taklim Keluarga dijalankan dalam rumah
tangga Jamaah Tabligh di Kota Bengkulu, mencakup frekuensi, materi, dan metode yang
diterapkan. Taklim Keluarga dilaksanakan secara rutin setiap hari, umumnya setelah
shalat Maghrib atau Isya, dengan durasi berkisar antara 15 hingga 30 menit. Materi utama
berasal dari Fadhail A'mal dan Hayaatus Shahabah serta kitab-kitab keagamaan dasar
lainnya, yang menekankan enam sifat dasar Jamaah Tabligh. Metode penyampaian
dominan menggunakan pembacaan dan penyampaian secara bergantian antara suami,
istri, dan anak yang telah mampu, dengan penekanan pada pemahaman dasar keutamaan
amal. Peserta Taklim melibatkan seluruh anggota keluarga, yaitu ayah, ibu, dan anak,
serta sering kali mencakup kerabat dekat yang tinggal serumah.

Peran Taklim Keluarga dalam Pendidikan Akhlak Anak

Dari segi peran dalam pendidikan akhlak anak, Taklim Keluarga berfungsi sebagai
sarana penanaman nilai keimanan, ketaatan ibadah, kejujuran, serta pembiasaan amalan
sunnah seperti doa harian dan adab berpakaian, yang diperkuat melalui kisah sahabat
untuk menumbuhkan sikap berbakti kepada orang tua dan berbuat baik kepada sesama,
serta internalisasi keikhlasan dan pengorbanan untuk dakwah. Akhlak anak yang
terbentuk mencakup ketaatan ibadah seperti rajin shalat berjamaah dan adab berpakaian,
sikap hormat kepada orang tua, rendah hati, gemar menolong, serta komunikasi yang
sopan.

Bentuk-Bentuk Akhlak Anak yang Terbentuk

Akhlak Anak yang Terbentuk: Akhlak utama meliputi rajin shalat berjamaah, adab
berpakaian sesuai syariat, dan sikap hormat kepada orang tua; akhlak sosial mencakup
rendah hati dan gemar menolong; akhlak komunikasi melibatkan penggunaan bahasa
sopan dan menghindari perkataan sia-sia. Faktor Pendukung: Konsistensi program khuroj
memperkuat komitmen orang tua; peran ibu sebagai madrasah pertama memastikan
kelancaran kegiatan; lingkungan masjid dan komunitas Jamaah Tabligh mendukung nilai-

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu



Vol. 10, No. 02, Desember 2025 | Pages. 264-275 | 271

nilai yang diajarkan. Faktor Penghambat: Pengaruh teknologi seperti gadget dan media
sosial mengurangi fokus anak; keterbatasan variasi materi dapat menimbulkan kebosanan
pada anak usia tertentu

Faktor Pendukung serta Penghambat

Faktor pendukung meliputi konsistensi program khuroj, peran sentral ibu sebagai
madrasah pertama, dan lingkungan komunitas masjid yang mendukung nilai-nilai
tersebut, sedangkan faktor penghambat terdiri dari pengaruh teknologi seperti gadget
dan media sosial, serta keterbatasan variasi materi yang dapat menimbulkan kebosanan
pada anak.

Pembahasan ini menyajikan analisis mendalam terhadap temuan penelitian di Kota
Bengkulu, yang dikaitkan dengan data empiris hasil wawancara, serta didasarkan pada
prinsip-prinsip syariat Islam untuk menjelaskan peran Taklim Keluarga dalam pendidikan
akhlak anak di kalangan Jamaah Tabligh.

Karakteristik Pelaksanaan Taklim Keluarga: Konsistensi sebagai Pondasi

Temuan penelitian menunjukkan bahwa Taklim Keluarga dilaksanakan secara rutin
setiap hari (istiqamah), biasanya setelah salat Maghrib atau Isya, dengan materi yang
berfokus pada Fadhail A'mal dan Hayaatus Shahabah. Konsistensi ini merupakan ciri khas
yang membedakannya dari majelis taklim yang tidak rutin. Konsistensi pelaksanaan ini
diperkuat oleh pernyataan Bapak H. Rahmat,

"Kami taklim setiap malam habis Maghrib, tidak boleh bolong," serta Bapak Irfan
yang menganggapnya sebagai "makanan pokok rohani. Harus ada setiap hari, walau
hanya 5 menit."

Hal ini menunjukkan bahwa Taklim telah diinternalisasi sebagai kebutuhan utama,
bukan sekadar pelengkap. Konsistensi dalam amal saleh sejalan dengan Hadis Nabi
Muhammad SAW:

305 &5 Leasnl &0 ) Jaet Sl i
"Amal yang paling dicintai oleh Allah adalah amal yang dikerjakan terus-menerus
(istigamah), meskipun sedikit." (HR. Bukhari dan Muslim).
Peran Taklim Keluarga dalam Pendidikan Akhlak Anak: Keteladanan dan Motivasi
Internal

Peran utama Taklim Keluarga adalah sebagai sarana penanaman keyakinan (yakin)
dan nilai-nilai akhlak melalui pendekatan naratif (kisah sahabat) serta praktis (ta'lim oleh
anggota keluarga). Bapak Arif menjelaskan,

"Kami lebih banyak fokus pada kisah sahabat (Hayaatus Shahabah) biar anak
tertarik."

Pernyataan ini menegaskan fungsi kisah sebagai media keteladanan (uswah). Selain
itu, melalui rotasi penyampai Taklim, anak diajarkan tanggung jawab dan adab majelis,
seperti yang dicontohkan dalam keluarga Bapak H. Rahmat. Penggunaan teladan sejalan
dengan perintah Al-Qur'an untuk mengikuti Nabi SAW:

Ll 855 lef il i 5330 8 ol A 3t f Uy 3 4 S

This Article is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 Interntional Lincese



272 | Wahyu Hidayat1, Lydia Margaretha2

"Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu
(yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan dia
banyak menyebut Allah." (QS. Al-Ahzab: 21).

Dalam konteks keluarga Jamaah Tabligh, kisah sahabat menjadi perpanjangan dari
keteladanan Nabi, yang diyakini dapat menumbuhkan motivasi (dorongan fadhilah) untuk
beramal dan berakhlak mulia secara sadar dari dalam diri.

Bentuk-Bentuk Akhlak Anak yang Terbentuk: Prioritas Ubudiyah dan Muamalah

Hasil penelitian menunjukkan bahwa akhlak yang paling menonjol yang terbentuk
adalah akhlak ubudiyah (ketaatan beribadah, khususnya salat berjamaah dan adab
berpakaian) serta akhlak muamalah (hormat kepada orang tua dan tolong-menolong).
Ketaatan beribadah ditekankan oleh Bapak H. Rahmat,

"anak-anak kalau dipanggil azan sudah tahu diri langsung ke masjid."

Sementara itu, adab sosial dijelaskan oleh Bapak Arif,

"Anak yang besar ini, kalau lihat ada orang butuh tolong, dia cepat sekali."”

Pembentukan akhlak ini bersifat holistik. Keluarga Ibu Fatimah juga mencatat, "Anak
perempuan saya sudah tahu adab berpakaian... Taklim mengajarkan malu dan menjaga
diri."

Ketaatan ini didasari oleh penekanan Islam terhadap shalat. Seperti yang di
terangkan di dalam al-quran Al-‘Ankabut: 45 sebagai berikut:

LAl e ofS 8L AT 5) 5l alT o5l oxsTl 5 &) 2,1 T BB

"Bacalah apa yang telah diwahyukan kepadamu, yaitu Al Kitab (Al Quran) dan
dirikanlah shalat. Sesungguhnya shalat itu mencegah dari (perbuatan-perbuatan) keji dan
mungkar..." (QS. Al-'Ankabut: 45).

Taklim Keluarga secara langsung mengarahkan anak kepada praktik ibadah ini,
menjadikannya benteng akhlak (mencegah keji dan mungkar). Akhlak terhadap orang tua
(Birrul Walidain) juga menjadi prioritas, sebagaimana firman Allah:

-

;—‘:',’ = P R T <5 S sisz 3% < e , TG
L"““"}l g.,‘.@'_,J‘Lf) DIL':.I'E yl le.-L.-.t.A \4“ .-___L_,;) L_Q_Qa}

"Dan Tuhanmu telah memerintahkan supaya kamu jangan menyembah selain Dia
dan hendaklah kamu berbuat baik pada ibu bapakmu dengan sebaik-baiknya." (QS. Al-
Isra": 23).

Faktor Pendukung dan Penghambat: Pertarungan Mahall dengan Teknologi

Faktor pendukung utama adalah konsistensi orang tua (termasuk peran ibu saat ayah
khuroj), sedangkan faktor penghambat terbesar adalah pengaruh teknologi (HP/gadget).
Tantangan teknologi secara eksplisit disebutkan oleh Bapak H. Rahmat,

"HP. Kalau sudah pegang HP, kadang Taklim harus ditunggu sebentar,"
dan tantangan pergaulan eksternal oleh Bapak Zul,

"Anak sudah sekolah umum, pengaruh pergaulan lebih kuat. Taklim ini harus jadi
benteng..."

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu



Vol. 10, No. 02, Desember 2025 | Pages. 264-275 | 273

Di sisi lain, peran ibu sangat mendukung, seperti yang dilakukan Ibu Fatimah,
"Meskipun bapak sedang khuroj (keluar), Taklim tetap jalan."

Temuan ini menunjukkan adanya kesenjangan fenomena antara nilai ideal yang
diajarkan Taklim (fokus pada yakin dan fadhilah ukhrawi) dengan realitas modern
(dominasi gadget dan informasi duniawi). Taklim Keluarga berfungsi sebagai benteng
moral (mujahadah) untuk menjaga mahall (atmosfer spiritual) rumah tangga dari
pengaruh luar. Bapak Irfan merangkum tantangan ini sebagai upaya.

"mempertahankan mahall (suasana) di rumah agar tidak tercemar urusan duniawi
yang sia-sia."

Hasil penelitian ini mengungkapkan bahwa pelaksanaan Taklim Keluarga secara rutin
setiap hari, atau yang dikenal sebagai konsistensi, diyakini oleh para informan sebagai
faktor utama dalam keberhasilan penanaman akhlak. Temuan ini selaras dengan hasil
penelitian sebelumnya mengenai praktik pendidikan di komunitas berbasis agama, seperti
yang dikemukakan oleh Fagihuddin (2019), yang menyatakan bahwa konsistensi dalam
ibadah harian merupakan metode paling efektif untuk menanamkan karakter pada anak
usia dini. Lebih jauh, temuan ini memperkuat teori Al-Nahlawi (1983) tentang Al-Tarbiyah
bi Al'Adah, atau pendidikan pembiasaan, di mana pengulangan amal saleh secara
bertahap menginternalisasi nilai-nilai akhlak tanpa memerlukan paksaan yang berlebihan.

Meskipun konsep konsistensi ini serupa, penelitian ini menunjukkan perbedaan
penting, yaitu bahwa konsistensi dalam Jamaah Tabligh (JT) didorong oleh struktur
gerakan dakwah itu sendiri, khususnya melalui kegiatan khuroj atau keluar selama tiga
hari yang memperbarui komitmen para peserta. Hal ini berbeda dari penelitian Ramadhan
(2021), yang melihat konsistensi pembiasaan hanya berasal dari kesadaran individu orang
tua. Dalam konteks JT di Bengkulu, faktor komunal seperti masjid atau mahala
memainkan peran krusial dalam menjaga keberlangsungan Taklim Keluarga.

Pengaruh Kurikulum Narratif Berbasis Fadhail A'mal dan Hayaatus Shahabah Materi
Taklim yang berfokus pada keutamaan amal dan kisah hidup para sahabat terbukti
memiliki peran penting dalam pembentukan akhlak anak, khususnya dalam aspek
ubudiyah atau ketaatan ibadah, serta tawadhu' atau rendah hati. Penggunaan kisah atau
storytelling dalam pendidikan akhlak ini sejalan dengan penelitian Hasbi (2020), yang
menekankan efektivitas kisah para nabi dan sahabat sebagai media modeling yang kuat.
Materi tersebut memberikan teladan konkrit atau uswah hasanah, sehingga nilai-nilai
abstrak seperti ikhlas dan pengorbanan menjadi lebih mudah dipahami oleh anak-anak.

Namun, penelitian ini menyoroti kebaruan bahwa materi Fadhail A'mal dan Hayaatus
Shahabah tidak hanya bertujuan menanamkan akhlak, tetapi juga menumbuhkan yakin
atau keyakinan kepada Allah serta fadhilah atau keutamaan. Ini merupakan perbedaan
signifikan dari penelitian Syarifuddin dan Zahra (2018), yang lebih menekankan dimensi
kognitif dalam pendidikan akhlak di sekolah, seperti pengetahuan tentang baik dan
buruk. Sebaliknya, Taklim Keluarga dalam JT menekankan dimensi afektif dan motivasi
internal yang berbasis pada pahala, sehingga menghasilkan ketaatan ibadah yang tinggi
sebagai ciri khas pendidikan JT, sebagaimana tercermin dalam temuan selanjutnya.

Akhlak yang terinternalisasi. prioritas ketaatan di tengah tantangan modernitas.
Temuan penelitian menunjukkan bahwa akhlak yang paling menonjol pada anak-anak
adalah ketaatan ibadah, terutama shalat berjamaah, serta sikap hormat kepada orang

This Article is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 Interntional Lincese



274 | Wahyu Hidayat1, Lydia Margaretha2

tua. Penekanan pada shalat dan birrul walidain ini sesuai dengan hierarki nilai dalam
berbagai studi pendidikan Islam keluarga, seperti yang dikemukakan oleh Mujahid (2017),
di mana shalat dianggap sebagai tiang agama dan indikator utama keberhasilan
pendidikan orang tua.

Meskipun demikian, penelitian ini mengidentifikasi tantangan signifikan dari
teknologi atau gadget sebagai faktor penghambat internalisasi akhlak tersebut.
Penelitian Susanto (2022) tentang keluarga modern menunjukkan bahwa penggunaan
teknologi dapat menggeser waktu kebersamaan keluarga. Dalam konteks JT di Bengkulu,
fenomena ini menciptakan gap fenomena, yaitu perjuangan nyata orang tua untuk
mempertahankan atmosfer spiritual Taklim di tengah arus globalisasi dan digitalisasi.
Dengan demikian, penelitian ini menjadi studi yang relevan dalam mengukur ketahanan
model pendidikan berbasis tradisi seperti Taklim menghadapi budaya kontemporer.

Penelitian ini berhasil mengisi gap riset yang masih jarang mengkaji implementasi
Taklim Keluarga Jamaah Tabligh secara spesifik dan mendalam di tingkat rumah tangga,
khususnya di wilayah Kota Bengkulu. Penelitian sebelumnya, seperti yang dilakukan oleh
Al-Habsyi (2015), cenderung fokus pada kegiatan khuroj dan dakwah di tingkat masjid.
Sebaliknya, penelitian ini mengalihkan perhatian ke dimensi mikro, yaitu keluarga, dengan
menunjukkan bahwa keberhasilan gerakan dakwah sangat bergantung pada penguatan
basis internal rumah tangga melalui Taklim Keluarga. Implikasi ini menegaskan urgensi
model pendidikan ini dalam konteks sosial dan budaya saat ini.

KESIMPULAN

Pelaksanaan Taklim Keluarga di kalangan Jamaah Tabligh Kota Bengkulu ditandai
oleh konsistensi harian (istiqamah), sehingga berfungsi sebagai kurikulum informal yang
efektif dalam pemben tukan akhlak anak. Kurikulum ini menekankan pendekatan naratif
melalui Hayaatus Shahabah dan motivasi intrinsik melalui Fadhail A'mal, yang secara
langsung mendukung penguatan akhlak ubudiyah, seperti kepatuhan terhadap shalat
berjamaah dan etika berpakaian, serta akhlak muamalah, seperti penghormatan kepada
orang tua dan gotong royong, sesuai dengan ajaran Al-Qur'an dan Hadis mengenai
istigamah serta keteladanan.

Meskipun efektif dan konsisten, Taklim Keluarga dihadapkan pada tantangan
signifikan dari faktor eksternal, khususnya pengaruh teknologi dan gadget serta
lingkungan pergaulan, yang dapat mengganggu fokus serta atmosfer spiritual rumah
tangga. Dalam konteks tersebut, Taklim Keluarga berperan sebagai benteng moral
(mujahadah) untuk menjaga atmosfer mahall spiritual di rumah, dengan keberhasilannya
sangat bergantung pada peran aktif dan konsistensi seluruh anggota keluarga, terutama
peran ibu ketika kepala keluarga sedang melakukan khuroj.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, S. (2020). Pendidikan Islam dalam Perspektif Keluarga (Edisi Revisi). Jakarta:
Amzah.

Al-Habsyi, R. (2015). Pengaruh Program Khuroj Jamaah Tabligh terhadap Motivasi Belajar
Anak. Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 187-205.

Publish by UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu



Vol. 10, No. 02, Desember 2025 | Pages. 264-275 | 275

Al-Nahlawi, A. S. (2015). Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah, dan Masyarakat.
(Terjemahan). Jakarta: Gema Insani. (Terbitan asli tahun 1983, dicantumkan tahun
terjemahan yang relevan).

Azra, A. (2018). Jaringan Ulama dan Gerakan Dakwah di Asia Tenggara. Jakarta: Prenada
Media.

Daradjat, Z. (2016). [Imu Jiwa Agama. Jakarta: Bulan Bintang.

Fagihuddin, I. (2019). Konsep Pendidikan Pembiasaan Yaumiyah dalam Pembentukan
Karakter Anak Usia Dini. Jurnal Pendidikan Anak, 7(1), 1-15.

Hafid, M. (2023). Membangun Generasi Akhlak Qur'ani: Panduan Praktis bagi Orang Tua
Muslim. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Hasbi, Z. (2020). Efektivitas Metode Storytelling Kisah Sahabat dalam Internalisi Nilai
Akhlak Mulia. Jurnal Pendidikan Dasar Islam, 4(1), 55-70.

Hidayatullah, M. (2022). Peran Mahall (Lingkungan Masjid) dalam Membentuk Kepatuhan
Ibadah Anak Jamaah Tabligh. Jurnal Studi Komunitas dan Dakwah, 11(3), 420-435.

Karim, A. (2023). Taklim Keluarga: Studi Komparatif Model Pendidikan Akhlak Anak pada
Komunitas Muslim di Perkotaan. Jurnal llmu Sosial dan Pendidikan, 12(4), 112-128.

Karim, M. (2021). Metode Penelitian Kualitatif dalam Studi Agama dan Masyarakat.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Lubis, A. Y. (2019). Teori dan Metode dalam Penelitian Sosial Kualitatif. Jakarta: Kencana.

Mufidah, A. (2017). Keluarga Sakinah dan Tantangan Modernitas. Surabaya: Airlangga
University Press.

Mujahid, L. (2017). Hierarki Nilai Pendidikan Islam dalam Keluarga: Analisis Prioritas
Ubudiyah dan Muamalah. Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 15(1), 34-50.

Rahman, H. (2024). Enam Pilar Akhlak dalam Komunitas Dakwah: Studi Kasus Jamaah
Tabligh. Yogyakarta: Deepublish.

Ramadhan, F. (2021). Konsistensi Orang Tua dalam Pembiasaan Shalat: Studi Kasus
Keluarga Muslim Kelas Menengah. Jurnal Psikologi Pendidikan, 10(2), 77-90.

Susanto, B. (2022). Dampak Teknologi Digital terhadap Interaksi Face-to-Face Keluarga:
Tantangan Pendidikan Akhlak. Jurnal Komunikasi dan Media, 8(3), 210-225.

Syarifuddin, H., & Zahra, S. (2018). Analisis Dimensi Kognitif dan Afektif dalam Kurikulum
Pendidikan Agama di Sekolah Menengah. Jurnal Pendidikan Agama, 5(1), 1-15.

Tafsir, A. (2015). llmu Pendidikan dalam Perspektif Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Ulum, F. (2016). Peran Istri (Masturoh) dalam Mendorong Istigamah Taklim Keluarga.
Jurnal Keluarga Muslim, 3(1), 10-25.

This Article is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 Interntional Lincese



